
Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

94 
 
 

Integritas Ilmu Sebagai Fondasi Keilmuan: Analisis Epistemologis dan Aksiologis Dalam 
Filsafat Ilmu 
 

Assyifa Ramadanti Novinda 

Universitas Islam Indonesia 
23913006@students.uii.ac.id  

Mukhsin Achmad 

Universitas Islam Indonesia 
143210503@uii.ac.id 
 

Abstract  
The development of modern science has increasingly been characterized by disciplinary 
fragmentation and claims of value neutrality. This condition has generated fundamental scholarly 
problems, particularly the separation between epistemological and axiological dimensions in the 
development of knowledge. As a result, science often progresses technically and instrumentally 
without adequate ethical reflection or humanistic orientation. This situation places the integrity of 
knowledge as a central issue within the philosophy of science, especially in efforts to ensure 
scholarly sustainability and responsibility amid contemporary challenges. Based on this background, 
this article aims to analyze the concept of the integrity of knowledge as a foundation of scientific 
inquiry through epistemological and axiological approaches, while examining its relevance from the 
perspective of Islamic thought. This study employs a library research method using a philosophy 
of science approach. The data sources consist of works on the philosophy of science and the 
integration of knowledge, as well as the ideas of Indonesian scholars relevant to epistemology and 
axiology. The findings indicate that the integrity of knowledge requires the integration of valid ways 
of knowing with value-oriented purposes in the application of knowledge. From an Islamic 
perspective, the integration of revelation, reason, and empirical experience strengthens both the 
epistemological and axiological foundations of knowledge, positioning the integrity of knowledge 
as a normative and practical framework for ethical and socially responsible scholarship. 
Keywords: Integrity Of Knowledge, Epistemology, Axiology, Philosophy of Science, Islam 
 
Abstrak 
Perkembangan ilmu pengetahuan modern menunjukkan kecenderungan fragmentasi disiplin dan 
klaim netralitas nilai yang semakin menguat. Kondisi ini menimbulkan problem keilmuan berupa 
terpisahnya dimensi epistemologis dan aksiologis dalam pengembangan ilmu pengetahuan. 
Akibatnya, ilmu sering berkembang secara teknis tanpa disertai refleksi etis dan orientasi 
kemanusiaan yang memadai. Persoalan tersebut menjadikan integritas ilmu sebagai isu mendasar 
dalam filsafat ilmu, khususnya dalam konteks upaya menjaga keberlanjutan dan tanggung jawab 
keilmuan di tengah kompleksitas tantangan zaman. Berdasarkan latar tersebut, artikel ini bertujuan 
untuk menganalisis konsep integritas ilmu sebagai fondasi keilmuan melalui pendekatan 
epistemologis dan aksiologis, serta menelaah relevansinya dalam perspektif pemikiran Islam. 
Penelitian ini menggunakan metode kajian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 
filsafat ilmu. Sumber data terdiri atas buku-buku filsafat ilmu dan integrasi ilmu, serta pemikiran 
pakar Indonesia yang relevan dengan tema epistemologi dan aksiologi ilmu. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa integritas ilmu meniscayakan keterpaduan antara validitas cara memperoleh 
pengetahuan dan orientasi nilai dalam pemanfaatannya. Dalam perspektif Islam, integrasi antara 
wahyu, akal, dan pengalaman empiris memperkuat landasan epistemologis sekaligus aksiologis ilmu 

mailto:23913006@students.uii.ac.id
mailto:143210503@uii.ac.id


Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 94-106 

 

95 
 
 

pengetahuan. Dengan demikian, integritas ilmu tidak hanya berfungsi sebagai konsep filosofis, 
tetapi juga sebagai kerangka normatif dan praksis dalam pengembangan keilmuan yang beretika, 
kontekstual, dan bertanggung jawab secara sosial. 
Kata Kunci: Integritas Ilmu, Epistemologi, Aksiologi, Filsafat Ilmu, Islam 
 

PENDAHULUAN 

Perkembangan ilmu pengetahuan modern ditandai oleh kemajuan pesat dalam berbagai 

bidang, khususnya sains dan teknologi. Namun, kemajuan tersebut tidak selalu diiringi oleh 

penguatan refleksi filosofis dan kesadaran nilai dalam pengembangan ilmu. Ilmu pengetahuan kerap 

dipahami secara parsial dan terfragmentasi, sehingga relasi antara ilmu, nilai, dan tujuan 

kemanusiaan menjadi lemah. Kondisi ini memunculkan persoalan mendasar dalam dunia akademik, 

yaitu terjadinya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang berdampak pada melemahnya 

integritas keilmuan (Wardani, 2019). 

Dalam konteks keilmuan kontemporer, persoalan integrasi ilmu dan agama menjadi isu 

yang semakin relevan. Fragmentasi disiplin dan klaim netralitas ilmu menyebabkan ilmu 

berkembang secara teknis tanpa disertai orientasi etis dan spiritual yang memadai. Padahal, ilmu 

pengetahuan tidak pernah sepenuhnya bebas nilai karena selalu lahir dan digunakan dalam konteks 

sosial, budaya, dan keyakinan tertentu. Oleh karena itu, pemisahan antara dimensi epistemologis 

dan aksiologis ilmu berpotensi melahirkan krisis kemanusiaan dalam praktik keilmuan (Rahmi Sari 

dkk., 2024). 

Filsafat ilmu memiliki peran strategis dalam merespons persoalan tersebut karena berfungsi 

sebagai refleksi kritis terhadap dasar-dasar ontologis, epistemologis, dan aksiologis ilmu 

pengetahuan. Melalui pendekatan filsafat ilmu, relasi antara sumber pengetahuan, metode 

perolehan kebenaran, serta tujuan dan nilai pemanfaatan ilmu dapat dikaji secara lebih 

komprehensif. Integrasi filsafat dan ilmu pengetahuan dalam tradisi keislaman menunjukkan bahwa 

ilmu tidak hanya dipahami sebagai produk rasional-empiris, tetapi juga sebagai sarana pembentukan 

kesadaran etis dan spiritual (Suriyati dkk., 2025). 

Dalam perspektif Islam, integrasi ilmu berakar pada pandangan epistemologis yang 

mengakui keberagaman sumber pengetahuan. Wahyu, akal, dan pengalaman empiris dipandang 

sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi dan tidak dipertentangkan. Kerangka 

epistemologi bayani, irfani, dan burhani menegaskan bahwa pengetahuan dalam Islam bersifat 

holistik dan multidimensional, sehingga memungkinkan integrasi antara dimensi rasional, empiris, 

dan spiritual dalam pengembangan ilmu pengetahuan (Syafrudin, 2020). 



Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

96 
 
 

Meskipun gagasan integrasi ilmu dan agama telah banyak dibahas dalam literatur keislaman 

kontemporer, implementasinya masih menghadapi berbagai tantangan. Integrasi sering kali 

berhenti pada tataran wacana normatif tanpa diikuti oleh penguatan kerangka epistemologis dan 

aksiologis dalam praktik keilmuan dan pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, integrasi ilmu 

menuntut pemahaman filsafat ilmu yang memadai agar pengembangan pengetahuan tidak hanya 

bersifat kognitif, tetapi juga bernilai dan berorientasi pada pembentukan karakter (Siti Pohan dkk., 

2025). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian tentang integritas ilmu menjadi penting untuk 

menegaskan kembali fondasi keilmuan yang utuh. Analisis integritas ilmu melalui pendekatan 

filsafat ilmu diharapkan mampu mempertemukan dimensi epistemologis dan aksiologis secara 

seimbang, sehingga ilmu pengetahuan dapat berkembang secara sahih, bernilai, dan bertanggung 

jawab dalam menjawab tantangan zaman. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode kajian kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan filsafat ilmu untuk menelaah secara kritis konsep-konsep epistemologis dan aksiologis 

dalam diskursus integrasi ilmu. Data penelitian bersumber dari literatur primer dan sekunder berupa 

buku-buku filsafat ilmu, karya-karya tentang integrasi keilmuan, serta pemikiran para pakar 

Indonesia yang memiliki relevansi teoritis dengan pengembangan epistemologi dan aksiologi ilmu 

dalam konteks keilmuan kontemporer. 

Analisis data dilakukan melalui pembacaan mendalam (close reading) dan interpretasi 

filosofis terhadap teks-teks terpilih dengan menekankan koherensi argumentatif, landasan 

konseptual, dan relevansi normatifnya. Tahapan analisis meliputi pengelompokan gagasan utama, 

pemetaan kerangka pemikiran, serta penarikan sintesis konseptual guna menghasilkan pemahaman 

komprehensif tentang integrasi epistemologi dan aksiologi ilmu yang dapat dipertanggungjawabkan 

secara akademik. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pembahasan mengenai integritas ilmu tidak dapat dilepaskan dari kerangka filsafat ilmu 

yang menelaah dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis ilmu pengetahuan (Rahmi Sari dkk, 

2024). Filsafat ilmu berfungsi sebagai refleksi kritis terhadap struktur keilmuan, baik terkait sumber 

pengetahuan, metode perolehan kebenaran, maupun tujuan dan nilai yang melekat dalam 

penggunaan ilmu (Wardani, 2019). Dalam konteks ini, integritas ilmu dipahami sebagai keterpaduan 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 94-106 

 

97 
 
 

antara kebenaran ilmiah, tanggung jawab moral, dan orientasi kemanusiaan dalam praktik keilmuan 

(Siti Pohan dkk, 2025). 

Secara epistemologis, filsafat ilmu membahas cara manusia memperoleh dan memvalidasi 

pengetahuan, yang tidak hanya berkaitan dengan metode ilmiah tetapi juga asumsi dasar tentang 

apa yang dianggap sebagai pengetahuan yang sah (Rahmi Sari dkk, 2024). Dalam tradisi keilmuan 

modern, epistemologi sering didominasi oleh pendekatan empiris-rasional, yang meskipun mampu 

menghasilkan kepastian metodologis, cenderung mengabaikan dimensi nilai dan makna 

pengetahuan (Suriyati dkk, 2025). Keterbatasan epistemologi positifistik ini mendorong kebutuhan 

integrasi berbagai sumber pengetahuan, termasuk epistemologi bayani, irfani, dan burhani dalam 

tradisi keislaman sebagai bentuk pengetahuan multidimensional yang saling melengkapi (Syafrudin, 

2020). 

Selain epistemologi, aspek aksiologi memiliki peran penting dalam membangun integritas 

ilmu karena aksiologi membahas nilai, etika, dan tujuan penggunaan ilmu pengetahuan sehingga 

ilmu tidak lagi dipahami sebagai aktivitas netral (Wardani, 2019). Dalam perspektif ini, ilmu 

merupakan praksis sosial yang memiliki konsekuensi moral dan harus diarahkan untuk mewujudkan 

kemaslahatan dan tanggung jawab etis dalam kehidupan (Siti Pohan dkk, 2025). Oleh karena itu, 

pengembangan ilmu yang mengabaikan dimensi aksiologis berpotensi melahirkan krisis 

kemanusiaan meskipun secara teknis dianggap berhasil (Suriyati dkk, 2025). 

Dalam perspektif Islam, integrasi epistemologi dan aksiologi bertumpu pada prinsip holistik 

yang menegaskan keterpaduan realitas, kebenaran, dan nilai, sehingga ilmu tidak dapat dipisahkan 

dari tanggung jawab etis dan tujuan ibadah (Syafrudin, 2020). Ilmu dipandang sebagai amanah yang 

harus dikelola secara bertanggung jawab demi kemaslahatan umat manusia dan kelestarian alam 

(Rahmi Sari dkk, 2024). Dengan demikian, integritas ilmu dalam Islam bukan sekadar persoalan 

metodologis tetapi merupakan konsekuensi dari pandangan hidup yang holistik dan bernilai (Siti 

Pohan dkk, 2025). 

Sejumlah penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa integrasi ilmu dan agama merupakan 

kebutuhan mendesak dalam menghadapi kompleksitas persoalan kontemporer, di mana 

pendekatan keilmuan yang parsial tidak lagi memadai menjawab persoalan sosial, ekologis, dan 

teknologi yang multidimensional (Suriyati dkk, 2025; Siti Pohan dkk, 2025). Oleh karena itu, 

integritas ilmu melalui pendekatan epistemologis dan aksiologis dalam filsafat ilmu menjadi 

kerangka teoretis yang relevan untuk mengembangkan ilmu pengetahuan yang tidak hanya benar 

secara ilmiah tetapi juga bermakna secara kemanusiaan dan spiritual (Syafrudin, 2020; Rahmi Sari 

dkk, 2024). 



Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

98 
 
 

Analisis Epistemologis Integritas Ilmu 

Epistemologi merupakan cabang filsafat ilmu yang membahas hakikat pengetahuan, 

sumber-sumbernya, serta kriteria kebenaran yang digunakan untuk menilai keabsahan suatu 

pengetahuan. Dalam konteks integritas ilmu, epistemologi memiliki posisi yang sangat fundamental 

karena menentukan bagaimana ilmu dibangun, divalidasi, dan dikembangkan. Ketika epistemologi 

dipahami secara parsial dan reduksionistik, ilmu berpotensi kehilangan keterpaduan makna serta 

terlepas dari orientasi nilai yang menyertainya (Rahmi Sari dkk., 2024). 

Dalam perkembangan ilmu pengetahuan modern, epistemologi cenderung didominasi oleh 

pendekatan rasional-empiris yang menekankan objektivitas, verifikasi, dan netralitas nilai. 

Paradigma ini mendorong spesialisasi disiplin ilmu secara ketat, tetapi pada saat yang sama 

memperlemah dialog epistemologis antardisiplin. Akibatnya, ilmu berkembang secara teknis dan 

metodologis, namun miskin refleksi filosofis mengenai batas-batas pengetahuan dan implikasi nilai 

dari kebenaran ilmiah itu sendiri (Wardani, 2019). 

Kondisi tersebut menunjukkan bahwa problem integritas ilmu tidak semata-mata terletak 

pada aspek metodologis, melainkan pada kerangka epistemologis yang melandasinya. Epistemologi 

yang menutup diri terhadap sumber pengetahuan non-empiris berpotensi meminggirkan dimensi 

makna, etika, dan spiritualitas dalam konstruksi ilmu. Padahal, pengetahuan tidak hanya berkaitan 

dengan pertanyaan tentang “bagaimana mengetahui”, tetapi juga tentang “apa makna pengetahuan 

tersebut bagi kehidupan manusia” (Rahmi Sari dkk., 2024). 

Dalam tradisi keilmuan Islam, epistemologi dikembangkan secara integratif dengan 

mengakui pluralitas sumber pengetahuan. Wahyu, akal, dan pengalaman empiris diposisikan sebagai 

sumber yang saling melengkapi, bukan saling menegasikan. Kerangka epistemologi bayani, irfani, 

dan burhani menggambarkan karakter epistemologi Islam yang holistik dan multidimensional. 

Epistemologi bayani menekankan otoritas teks wahyu, epistemologi burhani bertumpu pada 

rasionalitas dan argumentasi logis, sementara epistemologi irfani mengakui peran intuisi dan 

pengalaman spiritual dalam memperoleh pengetahuan (Syafrudin, 2020). 

Integrasi ketiga corak epistemologi tersebut memiliki implikasi penting bagi penguatan 

integritas ilmu. Ilmu tidak dipahami sebagai hasil tunggal dari satu metode atau pendekatan tertentu, 

melainkan sebagai produk dialog antara berbagai cara mengetahui. Dengan demikian, kebenaran 

ilmiah tidak berdiri secara absolut dan tertutup, tetapi selalu terbuka terhadap koreksi, pengayaan, 

dan kontekstualisasi. Pendekatan epistemologis semacam ini mencegah absolutisasi rasionalitas 

maupun empirisisme dalam pengembangan ilmu pengetahuan (Suriyati dkk., 2025). 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 94-106 

 

99 
 
 

Dalam konteks keilmuan dan pendidikan Islam kontemporer, integrasi epistemologis 

menjadi prasyarat penting bagi pengembangan ilmu yang berkarakter dan bernilai. Ilmu tidak hanya 

diarahkan pada penguasaan konsep dan keterampilan kognitif, tetapi juga pada pembentukan cara 

pandang yang utuh terhadap realitas. Integritas epistemologis menuntut kesadaran bahwa setiap 

pengetahuan selalu berada dalam horizon nilai, tradisi, dan tujuan tertentu yang membentuk arah 

perkembangan ilmu itu sendiri (Siti Pohan dkk., 2025). 

Oleh karena itu, secara epistemologis, integritas ilmu meniscayakan keterbukaan terhadap 

dialog antardisiplin dan pengakuan atas keberagaman sumber pengetahuan. Ilmu yang berintegritas 

adalah ilmu yang menyadari keterbatasan epistemiknya, tidak menutup diri dari dimensi normatif 

dan spiritual, serta mampu mengembangkan pengetahuan secara kritis dan bertanggung jawab. 

Kerangka epistemologis integratif inilah yang menjadi fondasi bagi pembahasan aksiologis 

integritas ilmu pada bagian selanjutnya. 

Integritas Ilmu sebagai Problem Epistemologis dan Aksiologis 

Dalam perspektif filsafat ilmu, integritas ilmu merupakan persoalan mendasar yang 

berkaitan dengan keterhubungan antara epistemologi dan aksiologi. Epistemologi membahas 

bagaimana pengetahuan diperoleh dan divalidasi, sedangkan aksiologi menyoal nilai, tujuan, dan 

orientasi pemanfaatan ilmu. Ketika ilmu dikembangkan hanya dengan menekankan aspek 

kebenaran metodologis tanpa kesadaran nilai, maka ilmu berpotensi kehilangan makna dan 

tanggung jawab kemanusiaannya (Rahmi Sari dkk., 2024). 

Perkembangan ilmu pengetahuan modern ditandai oleh kecenderungan fragmentasi dan 

spesialisasi disiplin yang semakin kuat. Setiap bidang ilmu berkembang dengan kerangka 

epistemologisnya sendiri, namun sering kali terlepas dari dialog filosofis dan refleksi lintas disiplin. 

Akibatnya, ilmu berkembang secara teknis dan instrumental, tetapi miskin kesadaran akan 

keterbatasan epistemik dan implikasi sosial dari pengetahuan yang dihasilkan (Wardani, 2019). 

Problem integritas ilmu semakin mengemuka ketika ilmu dipahami sebagai aktivitas yang 

netral dan bebas nilai. Klaim netralitas tersebut menempatkan ilmu seolah-olah berada di luar 

wilayah etika dan tanggung jawab moral. Padahal, ilmu selalu beroperasi dalam konteks sosial dan 

memiliki dampak langsung terhadap kehidupan manusia dan lingkungan. Pemisahan antara ilmu 

dan nilai berpotensi melahirkan praktik keilmuan yang tidak terkendali dan merugikan kemanusiaan 

(Keraf, 2010). 

Dalam tradisi pemikiran Islam, integritas ilmu tidak dipahami secara dikotomis antara aspek 

epistemologis dan aksiologis. Pengetahuan selalu dikaitkan dengan tujuan etis dan transendental. 

Kerangka epistemologi bayani, irfani, dan burhani menunjukkan bahwa cara memperoleh 



Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

100 
 
 

pengetahuan sekaligus menentukan orientasi nilai dari pengetahuan tersebut. Dengan demikian, 

epistemologi dalam Islam sejak awal telah mengandung dimensi aksiologis yang melekat (Syafrudin, 

2020). 

Gagasan integrasi ilmu dan agama dalam konteks keislaman kontemporer muncul sebagai 

respons atas problem epistemologis dan aksiologis ilmu modern. Paradigma integratif-interkonektif 

menekankan pentingnya dialog antara ilmu keagamaan, ilmu sosial, dan ilmu alam agar ilmu tidak 

berkembang secara parsial dan terlepas dari nilai. Integrasi ini bertujuan membangun cara pandang 

keilmuan yang utuh, reflektif, dan bertanggung jawab (Abdullah, 2006). Dengan demikian, integritas 

ilmu sebagai problem epistemologis dan aksiologis menegaskan bahwa ilmu pengetahuan tidak 

dapat dikembangkan secara netral dan terlepas dari nilai. Keterpaduan antara cara mengetahui dan 

orientasi pemanfaatan pengetahuan menjadi syarat utama bagi terwujudnya ilmu yang berintegritas, 

relevan, dan berpihak pada kemaslahatan manusia (Kartanegara, 2005). 

Epistemologi Integritas Ilmu dalam Perspektif Filsafat Ilmu 

Epistemologi dalam filsafat ilmu merupakan kajian filosofis yang menelaah sumber, 

struktur, metode, dan validitas pengetahuan ilmiah. Melalui epistemologi, ilmu tidak hanya dinilai 

dari hasil akhirnya, tetapi juga dari cara pengetahuan tersebut diperoleh dan dibenarkan. Oleh 

karena itu, integritas ilmu dalam perspektif filsafat ilmu sangat ditentukan oleh kerangka 

epistemologis yang melandasi konstruksi dan pengembangan ilmu pengetahuan (Zubair, 2011). 

Dalam tradisi filsafat ilmu modern, epistemologi sering kali didekati melalui kerangka 

rasional-empiris yang menekankan koherensi logis dan verifikasi empiris sebagai kriteria utama 

kebenaran. Pendekatan ini berperan penting dalam perkembangan sains modern, namun juga 

melahirkan kecenderungan reduksionistik ketika kebenaran ilmiah dilepaskan dari dimensi makna 

dan nilai. Akibatnya, ilmu dipahami secara sempit sebagai aktivitas kognitif yang otonom, tanpa 

keterkaitan dengan horizon etis dan kemanusiaan yang lebih luas (Suriasumantri, 2009). 

Filsafat ilmu kemudian mengajukan kritik terhadap kecenderungan tersebut dengan 

menegaskan bahwa pengetahuan ilmiah selalu dibangun di atas asumsi filosofis tertentu. Tidak ada 

ilmu yang sepenuhnya netral secara epistemologis, karena setiap proses keilmuan mengandaikan 

pandangan tertentu tentang realitas, subjek pengetahuan, dan tujuan pencarian kebenaran. Dalam 

konteks inilah integritas ilmu dipahami sebagai upaya menjaga keterpaduan antara validitas 

epistemologis dan kesadaran reflektif atas batas-batas pengetahuan manusia (Zubair, 2011). 

Dalam perspektif keilmuan Islam, epistemologi integritas ilmu dikembangkan melalui 

pendekatan yang bersifat holistik dan integratif. Islam memandang bahwa pengetahuan tidak hanya 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 94-106 

 

101 
 
 

bersumber dari rasio dan pengalaman empiris, tetapi juga dari wahyu sebagai sumber normatif dan 

transendental. Pendekatan ini menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, serta 

menempatkan seluruh aktivitas keilmuan dalam kerangka tauhid yang menyatukan kebenaran, nilai, 

dan tujuan pengetahuan (Nasution, 2009; Kartanegara, 2005). 

Gagasan epistemologi integratif dalam konteks filsafat ilmu Islam kontemporer dirumuskan 

secara sistematis oleh M. Amin Abdullah melalui paradigma integratif-interkonektif. Paradigma ini 

menekankan pentingnya dialog epistemologis antara ilmu keislaman, ilmu sosial, dan ilmu alam, 

tanpa menegasikan karakter metodologis masing-masing disiplin. Epistemologi integratif-

interkonektif tidak bertujuan menyeragamkan metode keilmuan, melainkan membangun 

keterhubungan dan saling keterbukaan antardisiplin demi menghasilkan pengetahuan yang utuh 

dan kontekstual (Abdullah, 2006; Abdullah, 2014). 

Selain itu, Fathurrahman Djamil menegaskan bahwa epistemologi ilmu dalam perspektif 

Islam tidak berhenti pada persoalan legitimasi kebenaran, tetapi juga mengandung orientasi 

normatif yang melekat pada proses keilmuan itu sendiri. Pengetahuan dipahami sebagai amanah 

yang menuntut tanggung jawab intelektual dan moral, sehingga integritas epistemologis tidak dapat 

dilepaskan dari kesadaran nilai yang menyertainya (Djamil, 2019). 

Dengan demikian, epistemologi integritas ilmu dalam perspektif filsafat ilmu menegaskan 

bahwa ilmu pengetahuan harus dikembangkan dalam kerangka yang reflektif, dialogis, dan 

integratif. Ilmu yang berintegritas adalah ilmu yang menyadari asumsi epistemologisnya, terbuka 

terhadap pluralitas sumber pengetahuan, serta tidak memisahkan pencarian kebenaran dari makna 

dan tujuan kemanusiaan. Kerangka epistemologis ini menjadi fondasi penting bagi pembahasan 

dimensi aksiologis integritas ilmu, khususnya terkait orientasi nilai dan tanggung jawab keilmuan.  

Aksiologi Integritas Ilmu: Orientasi Nilai dan Tanggung Jawab Keilmuan 

Aksiologi merupakan cabang filsafat ilmu yang membahas nilai, tujuan, dan kegunaan ilmu 

pengetahuan dalam kehidupan manusia. Berbeda dengan epistemologi yang menyoroti cara 

memperoleh dan membenarkan pengetahuan, aksiologi mempertanyakan arah pemanfaatan ilmu 

dan dampaknya bagi kehidupan sosial. Dalam konteks ini, integritas ilmu tidak hanya ditentukan 

oleh validitas metodologis, tetapi juga oleh orientasi nilai yang melekat pada praktik keilmuan. Ilmu 

yang berkembang tanpa kesadaran aksiologis berpotensi kehilangan makna dan arah 

kemanusiaannya. Oleh karena itu, aksiologi menjadi dimensi penting dalam menjaga agar ilmu tetap 

berfungsi sebagai sarana pencerahan dan pemberdayaan manusia. Tanpa landasan nilai yang jelas, 

ilmu dapat berubah menjadi instrumen kekuasaan dan dominasi (Rahmi Sari dkk., 2024). 



Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

102 
 
 

Dalam perkembangan ilmu pengetahuan modern, dimensi aksiologis sering kali 

terpinggirkan oleh klaim netralitas ilmu. Ilmu dipandang sebagai aktivitas objektif yang bebas dari 

nilai, sehingga pertimbangan etis dianggap berada di luar wilayah ilmiah. Pandangan ini mendorong 

ilmu berkembang secara teknis dan instrumental tanpa refleksi memadai terhadap konsekuensi 

sosial dan ekologisnya. Padahal, setiap aktivitas keilmuan selalu melibatkan pilihan nilai, baik dalam 

penentuan objek kajian, metode penelitian, maupun pemanfaatan hasil ilmu. Ketika nilai diabaikan, 

ilmu berpotensi digunakan secara eksploitatif dan destruktif. Situasi ini menunjukkan bahwa 

netralitas ilmu merupakan asumsi problematis dalam filsafat ilmu (Keraf & Dua, 2001). 

Aksiologi integritas ilmu menekankan bahwa ilmu pengetahuan harus diarahkan pada 

tujuan-tujuan normatif yang jelas dan bertanggung jawab. Ilmu tidak cukup dinilai dari 

kemampuannya menghasilkan inovasi dan efisiensi, tetapi juga dari kontribusinya terhadap keadilan 

sosial dan keberlanjutan kehidupan. Dalam konteks ini, etika ilmu berfungsi sebagai kerangka 

normatif yang membimbing pengembangan dan pemanfaatan ilmu pengetahuan. Etika menjadi 

instrumen penting untuk menilai apakah ilmu digunakan untuk kepentingan publik atau justru 

memperkuat ketimpangan dan kerusakan. Dengan demikian, integritas ilmu menuntut komitmen 

etis dari para ilmuwan dalam menjalankan aktivitas akademik. Ilmuwan tidak hanya bertanggung 

jawab atas kebenaran ilmiah, tetapi juga atas dampak sosial dari pengetahuannya. Orientasi nilai 

inilah yang membedakan ilmu yang berintegritas dari ilmu yang semata-mata instrumental (Keraf, 

2010). 

Dalam perspektif Islam, dimensi aksiologis ilmu memiliki kedudukan yang sangat sentral 

dan tidak dapat dipisahkan dari epistemologi. Ilmu dipahami sebagai amanah yang mengandung 

tanggung jawab moral dan spiritual. Orientasi ilmu tidak berhenti pada pencarian kebenaran 

teoretis, melainkan diarahkan pada pencapaian kemaslahatan dan pencegahan kemudaratan. 

Konsep maslahah menjadi parameter utama dalam menilai nilai guna ilmu pengetahuan. Ilmu yang 

membawa manfaat bagi kehidupan manusia dinilai bernilai, sementara ilmu yang menimbulkan 

kerusakan dipandang kehilangan legitimasi moralnya. Dengan demikian, integritas ilmu dalam Islam 

selalu terkait dengan tujuan etis dan kemanusiaan. Aksiologi Islam menegaskan bahwa ilmu harus 

menjadi sarana pembebasan dan perbaikan kehidupan sosial (Rofiq, 2015). 

Dalam konteks pendidikan dan keilmuan Islam kontemporer, integrasi ilmu dan agama juga 

menuntut penguatan dimensi aksiologis. Integrasi tidak hanya menyangkut penyatuan sumber 

pengetahuan, tetapi juga penegasan orientasi nilai dalam proses pendidikan dan penelitian. Ilmu 

diarahkan untuk membentuk kepribadian yang berkarakter, memiliki kepekaan sosial, dan 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 94-106 

 

103 
 
 

bertanggung jawab secara moral. Pendidikan Islam tidak cukup menekankan aspek kognitif, tetapi 

juga harus membangun kesadaran etis peserta didik. Pendekatan ini menegaskan bahwa ilmu 

berfungsi sebagai sarana transformasi sosial yang berkeadaban. Oleh karena itu, aksiologi integritas 

ilmu menjadi fondasi penting dalam pengembangan pendidikan Islam (Siti Pohan dkk., 2025). 

Selain itu, tantangan integrasi ilmu dalam konteks keilmuan Islam juga bersifat aksiologis. 

Fathurrahman Djamil menegaskan bahwa ilmu yang terintegrasi harus mampu menjawab persoalan 

nyata umat manusia dengan tetap berpegang pada nilai keadilan dan kemanusiaan. Ilmu tidak boleh 

berhenti pada tataran akademik, tetapi harus memiliki keberpihakan terhadap problem sosial yang 

dihadapi masyarakat. Tanggung jawab keilmuan mencakup komitmen moral dalam penerapan ilmu 

di ruang publik. Dengan demikian, integritas ilmu tidak hanya diukur dari kualitas akademiknya, 

tetapi juga dari relevansi dan kebermanfaatannya bagi kehidupan sosial. Kesadaran aksiologis ini 

menjadi penyeimbang bagi dimensi epistemologis ilmu. Tanpa aksiologi, integrasi ilmu berisiko 

menjadi wacana normatif yang kehilangan daya praksis (Djamil, 2020). 

Integritas Ilmu dalam Perspektif Islam: Sintesis Epistemologi dan Aksiologi 

Dalam perspektif Islam, integritas ilmu tidak dipahami secara dikotomis antara dimensi 

epistemologis dan aksiologis. Keduanya merupakan satu kesatuan yang saling berkaitan dan tidak 

dapat dipisahkan dalam proses keilmuan. Epistemologi Islam tidak hanya membahas cara 

memperoleh pengetahuan, tetapi juga mengandung orientasi nilai yang mengarahkan tujuan ilmu 

pengetahuan. Oleh karena itu, pencarian kebenaran dalam Islam selalu berkelindan dengan 

tanggung jawab moral dan spiritual. Ilmu tidak dipandang sebagai aktivitas netral, melainkan sebagai 

bagian dari pengabdian manusia kepada Tuhan. Pandangan ini menegaskan bahwa integritas ilmu 

berakar pada kesatuan antara kebenaran, nilai, dan tujuan hidup manusia. Dengan demikian, 

integritas ilmu dalam Islam bersifat holistik dan normatif (Nasution, 2009). 

Sintesis epistemologi dan aksiologi dalam Islam bertumpu pada prinsip tauhid sebagai 

landasan filosofis utama. Tauhid menegaskan kesatuan realitas dan kebenaran, sehingga tidak 

terdapat pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. Seluruh bentuk pengetahuan dipandang 

berasal dari sumber yang sama, yakni Allah SWT, meskipun diperoleh melalui cara yang berbeda. 

Wahyu memberikan kerangka normatif dan etis, akal berfungsi sebagai instrumen rasional, 

sedangkan pengalaman empiris menjadi sarana pengujian realitas. Ketiganya saling melengkapi 

dalam membangun pengetahuan yang utuh. Kerangka ini memungkinkan ilmu berkembang secara 

rasional tanpa kehilangan orientasi nilai. Dengan demikian, integritas ilmu dalam Islam lahir dari 

kesatuan sumber dan tujuan pengetahuan (Kartanegara, 2005). 



Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

104 
 
 

Dalam konteks filsafat ilmu Islam kontemporer, sintesis epistemologi dan aksiologi 

dirumuskan secara sistematis melalui paradigma integratif-interkonektif. M. Amin Abdullah 

menegaskan bahwa ilmu keislaman, ilmu sosial, dan ilmu alam harus ditempatkan dalam relasi 

dialogis dan saling melengkapi. Paradigma ini tidak bertujuan mencampuradukkan disiplin secara 

simplistik, tetapi membangun keterhubungan epistemologis dan aksiologis antardisiplin. Ilmu 

dipahami sebagai proses pencarian kebenaran yang kontekstual dan bertanggung jawab. Dengan 

pendekatan ini, integritas ilmu terwujud melalui kesadaran metodologis sekaligus orientasi nilai. 

Paradigma integratif-interkonektif menjadi kerangka penting bagi pengembangan ilmu yang utuh 

dan berkeadaban (Abdullah, 2006). 

Selain itu, paradigma integratif-interkonektif juga menekankan bahwa ilmu harus responsif 

terhadap persoalan kemanusiaan dan realitas sosial. Ilmu tidak hanya berfungsi untuk menjelaskan 

realitas, tetapi juga untuk memberikan solusi atas problem yang dihadapi masyarakat. Dalam 

konteks ini, dimensi aksiologis menjadi penentu arah pengembangan ilmu pengetahuan. Ilmu yang 

berintegritas adalah ilmu yang mampu menghubungkan kebenaran teoretis dengan kepentingan 

kemaslahatan publik. Oleh karena itu, sintesis epistemologi dan aksiologi menjadi prasyarat bagi 

ilmu yang relevan dan kontekstual. Integritas ilmu tidak berhenti pada tataran wacana, tetapi 

menuntut implikasi praksis dalam kehidupan sosial. Pendekatan ini memperkuat peran ilmu sebagai 

sarana transformasi sosial (Abdullah, 2014). 

Fathurrahman Djamil menegaskan bahwa epistemologi ilmu dalam Islam selalu 

mengandung dimensi normatif yang melekat pada proses keilmuan. Pengetahuan tidak hanya dinilai 

dari validitas rasional dan empirisnya, tetapi juga dari kesesuaiannya dengan nilai keadilan dan 

kemanusiaan. Oleh karena itu, sintesis epistemologi dan aksiologi merupakan karakter inheren 

dalam tradisi keilmuan Islam. Ilmu dipahami sebagai amanah yang menuntut tanggung jawab 

intelektual dan moral dari subjek keilmuan. Kesadaran ini mencegah ilmu berkembang secara 

pragmatis dan instrumental. Dengan demikian, integritas ilmu tercermin dalam keselarasan antara 

cara mengetahui dan tujuan penggunaan pengetahuan. Kerangka ini memperkuat posisi ilmu 

sebagai sarana pencerahan dan pembebasan manusia (Djamil, 2019). 

Dengan demikian, integritas ilmu dalam perspektif Islam merupakan hasil dari sintesis 

epistemologi dan aksiologi yang bersifat holistik. Ilmu tidak hanya dikembangkan untuk memenuhi 

kebutuhan intelektual, tetapi juga diarahkan pada pembentukan peradaban yang adil dan 

berkeadaban. Kesatuan antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris memastikan bahwa ilmu 

berkembang secara sahih dan bermakna. Sementara itu, orientasi nilai memastikan bahwa ilmu 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 94-106 

 

105 
 
 

digunakan secara bertanggung jawab dan berpihak pada kemaslahatan. Kerangka ini menjadikan 

integritas ilmu bukan sekadar konsep filosofis, melainkan fondasi praksis dalam pengembangan 

keilmuan Islam. Dengan pendekatan ini, ilmu pengetahuan diharapkan mampu menjawab 

tantangan zaman tanpa kehilangan orientasi etis dan kemanusiaannya. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa integritas ilmu 

merupakan fondasi esensial bagi pengembangan keilmuan yang utuh dan bertanggung jawab. 

Dalam perspektif filsafat ilmu, integritas ilmu meniscayakan keterpaduan antara dimensi 

epistemologis dan aksiologis, di mana epistemologi memastikan keabsahan cara memperoleh 

pengetahuan, sementara aksiologi mengarahkan ilmu pada tujuan dan nilai guna yang bermakna 

bagi kehidupan manusia. Keterpisahan kedua dimensi tersebut berpotensi mereduksi makna ilmu, 

terlebih dalam konteks perkembangan ilmu modern yang ditandai oleh fragmentasi disiplin dan 

klaim netralitas nilai, sehingga refleksi filosofis menjadi kebutuhan mendesak agar ilmu tidak 

terjebak pada orientasi teknis semata dan mengabaikan dampak sosial serta etis dari penerapannya. 

Perspektif Islam memberikan kontribusi penting dalam memperkuat gagasan integritas ilmu 

melalui sintesis antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang menempatkan ilmu sebagai 

amanah bermuatan tanggung jawab moral dan spiritual. Paradigma integratif-interkonektif dalam 

pemikiran Islam Indonesia kontemporer menunjukkan relevansi pendekatan ini dalam merespons 

tantangan keilmuan modern dengan mendorong dialog antardisiplin serta kesadaran nilai dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan. Dengan demikian, integritas ilmu tidak hanya berfungsi sebagai 

konsep filosofis, tetapi juga sebagai landasan praksis bagi pengembangan pendidikan tinggi dan 

riset yang berorientasi pada kemanusiaan dan keberlanjutan, serta menuntut komitmen 

berkelanjutan dari para akademisi untuk mengembangkan ilmu secara kritis, dialogis, dan 

berkeadaban. 

REFERENSI 

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Abdullah, M. Amin. Religion, Science, and Culture: An Integrated, Interconnected Paradigm of 

Science. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, 2014. 

Djamil, Fathurrahman. “Epistemologi Ilmu dalam Perspektif Islam.” Jurnal Ilmu Ushuluddin 6, 

no. 2 (2019): 135–150. 

Djamil, Fathurrahman. “Integrasi Ilmu dan Tantangan Keilmuan Islam Kontemporer.” Jurnal Ilmu 

Ushuluddin 7, no. 1 (2020): 45–60. 



Assyifa Ramadanti Novinda dan Mukhsin Achmad 

 
 

106 
 
 

Kartanegara, Mulyadhi. Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. Bandung: Mizan, 2005. 

Keraf, A. Sonny. Etika Lingkungan Hidup. Jakarta: Kompas, 2010. 

Keraf, A. Sonny, dan Mikhael Dua. Ilmu Pengetahuan: Sebuah Tinjauan Filosofis. Yogyakarta: 

Kanisius, 2001. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jilid I. Jakarta: UI Press, 2009. 

Rahmi Sari dkk, “Ontology, Epistemologi dan Aksiologi dalam Filsafat Ilmu untuk Pengembangan 

Teori Manajemen Pendidikan Islam,” Indo-MathEdu Intellectuals Journal vol. 5, no. 5 (2024) 

Rofiq, Ahmad. “Maslahah sebagai Landasan Etika Ilmu.” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah dan 

Hukum 25, no. 2 (2015): 195–210. 

Siti Pohan dkk, “Integrasi Ilmu dan Agama: Telaah Ruang Lingkup Filsafat Ilmu dalam Perspektif 

Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Tambusai  vol. 9, no. 3 (2025) 

Sonny Keraf, Mikhael Dua, Ilmu Pengetahuan: Sebuah Tinjauan Filosofis (Yogyakarta: Kanisius, 

2001), 87-89. 

Suriasumantri, Jujun S. Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 

2009. 

Suriyati, dkk “Integrasi Filsafat dan Ilmu Pengetahuan dalam Tradisi Keislaman di Era Digital,” 

Edu Research vol. 6, no. 1 (2025) 

Syafrudin, “Integrasi Agama dan Ilmu Pengetahuan (Sains) Berdasarkan Epistemologi Bayani, 

Irfani, dan Burhani,” Jurnal Ilmiah Falsafah vol. 6, no. 1 (2020) 

Wardani, “Integrasi Ilmu Keislaman dan Filsafat: Perspektif Filsafat Ilmu,” Jurnal Ilmu Ushuluddin 

vol. 18, no. 1 (2019) 

Zubair, Achmad Charris. Filsafat Ilmu: Telaah Sistematis. Yogyakarta: LESFI, 2011 

 


