
Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

1 
 

Nikah Beda Agama dalam Perspektif Fikih Islam dan Hukum Nasional: Analisis atas 
Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023 
 

Diana Nayla Syafaah 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100959@almaata.ac.id 
 
Nur Syakira Rahmania 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100950@almaata.ac.id 
 
Moh. Najmi Nafiudin Elhamidi 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100977@almaata.ac.id 
 
Ahmad Nurushshofa 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100953@almaata.ac.id 
 
Fitri Dewi Amanah 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100963@almaata.ac.id 
 
Indah Hari Lestari 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100968@almaata.ac.id 
 
Hilyatul Aulia 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100965@almaata.ac.id 
 

Muhammad Hasbu Kale 
Universitas Alma Ata, Yogyakarta 
241100997@almaata.ac.id 
 

Abstract 
Interfaith marriage is a complex issue involving conflicts between Islamic theological standards, 
national legal structures, and modern social life in Indonesia. The main objective of this study is to 
examine the legal and theological foundations of the prohibition on interfaith marriage, as well as 
the social and legal impacts of the Supreme Court Circular Letter (SEMA) Number 2 of 2023. This 
research employs a normative legal method using a qualitative descriptive-analytical approach. The 
study reviews evidence from the Qur’an (al-Baqarah: 221, al-Mumtahanah: 10), opinions of classical 
and modern scholars (Ibn Kathir, al-Qurtubi, al-Zuhaili), and principles of ushul fiqh (sadd adh-
dhari’ah and maslahah mursalah). The results show that Islamic fiqh prohibits interfaith marriage 
to maintain family stability by protecting religious integrity and lineage. SEMA Number 2 of the 
2023 Marriage Law does not create new law; rather, it serves as a juridical tool to harmonize the 
interpretation of Article 2 of the Marriage Law and the Compilation of Islamic Law (KHI), 
consistently affirming that each party’s religious law determines the validity of the marriage. 

mailto:241100959@almaata.ac.id
mailto:241100950@almaata.ac.id
mailto:241100977@almaata.ac.id
mailto:241100953@almaata.ac.id
mailto:241100963@almaata.ac.id
mailto:241100968@almaata.ac.id
mailto:241100965@almaata.ac.id
mailto:241100997@almaata.ac.id


Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

2 
 

Implicitly, the SEMA policy provides legal certainty, prevents transactional practices in marriage 
registration, and ensures the integrity of population administration data. However, it faces 
challenges in implementation due to ideological conflicts and potential legal violations. 
Keywords: Interfaith Marriage; SEMA No. 2/2023; Islamic Fiqh; Family Law; Legal Certainty. 
 

Abstrak 
Pernikahan yang berbeda agama adalah masalah yang rumit yang melibatkan konflik antara standar 
teologis Islam, struktur hukum nasional, dan kehidupan sosial modern di Indonesia. Tujuan utama 
penelitian ini adalah untuk mempelajari dasar hukum dan teologis dari larangan pernikahan beda 
agama serta dampak sosial dan hukum dari Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 2 
Tahun 2023. Metode hukum normatif digunakan dalam penelitian ini, yang menggunakan 
pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Studi ini melihat dalil dari Al-Qur'an (al-Baqarah: 221, al-

Mumtahanah: 10), pendapat ulama klasik dan modern (Ibnu Katsir, Al-Qurṭubī, al-Zuhaili), dan 
prinsip ushul fikih (sadd adz-dzarī‘ah dan maslahah mursalah). Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa fikih Islam melarang pernikahan lintas agama untuk menjaga stabilitas keluarga dengan 
melindungi integritas agama dan keturunan. SEMA Nomor 2. UU Perkawinan 2023 tidak 
menghasilkan hukum baru; sebaliknya, itu berfungsi sebagai alat yuridis untuk menyatukan 
interpretasi Pasal 2 UU Perkawinan dan KHI, yang secara konsisten menegaskan bahwa hukum 
agama masing-masing pihak menentukan keabsahan perkawinan. Secara implikatif, kebijakan 
SEMA memberikan keamanan hukum, mencegah forum perdagangan, dan memastikan integritas 
data administrasi kependudukan. Namun, mereka menghadapi tantangan dalam pelaksanaannya 
karena konflik ideologis dan kemungkinan pelanggaran hukum. 
Kata kunci: Perkawinan Beda Agama; SEMA No. 2/2023; Fikih Islam; Hukum Keluarga; 
Kepastian Hukum 
 

PENDAHULUAN 

Pernikahan adalah institusi sakral yang menyatukan dua orang dan dua keluarga, tradisi, dan 

sistem nilai yang mendasari masyarakat. Pernikahan dipandang dari sudut pandang Islam sebagai 

ibadah yang memiliki aspek spiritual, moral, dan hukum. Akibatnya, kesucian pernikahan sangat 

terkait dengan kesatuan akidah suami dan istri karena persamaan keyakinan dianggap sebagai dasar 

bagi pembentukan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah(Abduh Ad- Da’i Ilal haq & 

Billah, 2019). Untuk mendirikan rumah tangga yang sah dan memperoleh keberkahan Allah SWT, 

kesamaan aqidah adalah syarat teologis penting. 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No. 2 Tahun 2023, yang memerintahkan para 

hakim untuk menolak permohonan pencatatan pernikahan antara pasangan berbeda agama, 

membuat fenomena ini menjadi lebih intens. Surat edaran tersebut menyebabkan banyak 

perselisihan. Sebagian orang percaya bahwa SEMA ini melanggar hak asasi manusia, terutama hak 

untuk membentuk keluarga dan melanjutkan keturunan. Selain itu, ada anggapan bahwa SEMA 

membatasi kebebasan individu untuk memilih pasangan hidup mereka dan bertentangan dengan 

nilai administrasi kependudukan yang harus inklusif(Rato & Puteri, 2024). Namun, kelompok lain 

berpendapat bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 tidak dimaksudkan sebagai pengganti SEMA No. 1 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

3 
 

Tahun 2023, karena itu merupakan langkah yang tepat dan sejalan dengan sistem hukum nasional 

serta prinsip-prinsip agama yang dianut oleh mayoritas orang Indonesia(No et al., 2024). Mereka 

juga menganggap kebijakan ini penting untuk menjaga ketertiban sosial dan memastikan bahwa 

pernikahan dilakukan sesuai dengan hukum agama masing-masing pihak sebagaimana diatur oleh 

berbagai undang-undang nasional. 

Pernikahan antara seorang Muslim terutama perempuan Muslimah dengan orang yang tidak 

beragama Islam secara tegas dilarang oleh hukum Islam. Sejumlah ayat dalam Al-Qur'an, terutama 

Surah al-Baqarah (2):221 dan Surah al-Mumtahanah (60):10, menyatakan bahwa hubungan 

pernikahan hanya dapat dibenarkan jika kedua belah pihak sama-sama beriman(I. A. F. I. bin U. 

bin Katsir, 1923). Ketentuan ini didasarkan pada ayat-ayat ini. Sebagian besar ulama setuju (ijma‘) 

bahwa perempuan Muslim tidak boleh menikah dengan pria non-Muslim dalam situasi apa 

pun(Aulia, 2022). Namun, adanya riwayat bahwa laki-laki Muslim boleh menikahi perempuan Ahli 

Kitab, sebagaimana disebutkan oleh beberapa karya literatur klasik, tidak serta-merta dipahami 

sebagai aturan yang berlaku di masyarakat modern(Ahmad Faiz Shobir Alfikri, 2024). Menurut para 

ulama modern, ketentuan ini sangat relevan dengan kondisi sosiohistoris masyarakat Arab pada 

awal Islam. Ulama berpendapat bahwa kebolehan ini tidak lagi tepat diterapkan dalam masyarakat 

Indonesia yang plural karena bahaya disharmoni keluarga, konflik identitas keagamaan, dan 

kemungkinan pendidikan agama anak yang buruk. 

Kerangka hukum perkawinan nasional juga memperkuat pandangan fikih. Pasal 2 Ayat 1 

Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan secara tegas menyatakan bahwa hukum 

agama dan kepercayaan setiap orang menentukan keabsahan pernikahan. Dengan demikian, secara 

logis negara tidak memiliki kewajiban atau dasar hukum untuk mencatat pernikahan yang secara 

agama telah dinyatakan tidak sah. Oleh karena itu, SEMA No. 2 Tahun 2023 adalah alat untuk 

memastikan prinsip-prinsip tersebut diterapkan secara konsisten daripada menjadi kebijakan baru. 

Dalam bidang hukum Islam, hukum positif, dan hak asasi manusia, berbagai studi telah 

dilakukan tentang pernikahan beda agama. Studi Wahyuni menunjukkan bahwa kasus perkawinan 

beda agama sering menyebabkan resistensi sosial dan perdebatan di masyarakat(Wahyuni, 2016). 

Studi tambahan, seperti yang ditunjukkan oleh Ilham dan Aqbar, menunjukkan bahwa SEMA No. 

2 Tahun 2023 diharapkan dapat memperbaiki ketidakkonsistenan dalam keputusan pengadilan 

mengenai permohonan pencatatan perkawinan yang berbeda agama(Kajian Islam et al., 2023). 

Masyayih dan Al-Waris mengatakan bahwa perdebatan tentang status hukum perkawinan 

beda agama tidak hanya bersifat yuridis tetapi juga terkait dengan perbedaan interpretasi konstitusi 

dan dinamika sosial religius di masyarakat(Masyayih & Al Waris, 2024). Sebaliknya, sebagian besar 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

4 
 

ulama tafsir dan fikih menolak pernikahan lintas agama karena dapat menyebabkan ketidakstabilan 

keluarga dan penyimpangan akidah, menurut para peneliti fikih modern seperti Salahuddin (2023) 

dan Turnip (2021). 

Kerangka teori dalam penelitian ini dibangun melalui integrasi beberapa perspektif 

keilmuan yang saling melengkapi untuk memahami secara komprehensif persoalan perkawinan 

beda agama. Pertama, penelitian ini bertumpu pada teori hukum Islam, khususnya dalam ranah fiqh 

al-usrah, yang menekankan prinsip kesatuan iman sebagai fondasi perkawinan, orientasi maqāṣid 

al-syarī‘ah dalam menjaga agama, keturunan, dan ketertiban sosial, serta penerapan konsep sadd 

adz-dzarī‘ah sebagai upaya preventif untuk menutup jalan terjadinya kerusakan dan konflik dalam 

kehidupan keluarga. Pendekatan ini memandang larangan perkawinan beda agama tidak semata 

sebagai ketentuan normatif, tetapi sebagai mekanisme perlindungan terhadap nilai-nilai dasar yang 

menjadi tujuan hukum Islam. 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan teori sistem hukum nasional dengan pendekatan 

hukum normatif, yang menempatkan peraturan perundang-undangan sebagai rujukan utama dalam 

menilai keabsahan perkawinan. Dalam konteks ini, Undang-Undang Perkawinan dan Kompilasi 

Hukum Islam menjadi instrumen hukum yang paling signifikan dalam mengatur perkawinan 

berdasarkan agama, termasuk penegasan melalui Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 

2023 yang memperkuat posisi hukum negara terhadap praktik perkawinan beda agama. Perspektif 

ini memungkinkan analisis mengenai konsistensi, legitimasi, dan implikasi kebijakan hukum 

nasional dalam mengelola pluralitas agama di Indonesia. 

Untuk melengkapi analisis normatif, penelitian ini juga memanfaatkan teori sosiologi 

keluarga yang memfokuskan perhatian pada dampak sosial dari perbedaan agama dalam ikatan 

perkawinan. Perspektif ini digunakan untuk menelaah bagaimana perbedaan keyakinan dapat 

memengaruhi dinamika relasi pasangan, pembentukan identitas keagamaan anak, pola dukungan 

sosial dari lingkungan sekitar, serta tingkat harmoni dan stabilitas rumah tangga. Dengan demikian, 

larangan perkawinan beda agama tidak hanya dipahami dari sudut pandang hukum, tetapi juga dari 

konsekuensi sosial yang berpotensi muncul dalam kehidupan keluarga. 

Selanjutnya, teori hak asasi manusia digunakan untuk mengkaji argumen kelompok yang 

memandang pelarangan perkawinan beda agama sebagai bentuk pembatasan terhadap kebebasan 

individu dan hak untuk menikah. Namun, pendekatan ini juga mempertimbangkan peran negara 

dalam melakukan pembatasan hak secara proporsional dan sah melalui instrumen hukum, dengan 

tujuan menjaga ketertiban umum, nilai moral, dan kohesi sosial. Melalui perspektif ini, penelitian 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

5 
 

berupaya menempatkan perdebatan antara hak individu dan kepentingan publik dalam kerangka 

hukum yang seimbang. 

Berdasarkan landasan teoretis dan telaah penelitian sebelumnya, penelitian ini diarahkan 

untuk menggali secara mendalam alasan-alasan teologis yang melandasi larangan perkawinan antar 

agama dalam fikih Islam, sekaligus menelaah bagaimana hukum nasional Indonesia, khususnya 

Undang-Undang Perkawinan dan SEMA Nomor 2 Tahun 2023, mengatur dan merespons praktik 

tersebut. Penelitian ini juga berupaya mengevaluasi konsekuensi hukum dan sosial yang ditimbulkan 

oleh kebijakan pelarangan perkawinan beda agama, serta menilai kesesuaian dan relasi antara hukum 

Islam dan hukum nasional dalam memberikan keabsahan perkawinan di tengah masyarakat yang 

plural. Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan bahwa nikah beda agama bukan hanya 

masalah keagamaan tetapi juga masalah hukum dan sosial yang berdampak besar pada tata 

kehidupan masyarakat Indonesia. Diharapkan penelitian ini dapat memperkuat pemahaman kita 

tentang bagaimana fikih Islam, hukum nasional, dan dinamika sosial berkorelasi dengan fenomena 

pernikahan yang berbeda agama. 

METODE PENELITIAN 

Karena topik penelitian terkait erat dengan pertanyaan tentang makna, nilai, dan norma 

yang berasal dari teks keagamaan dan peraturan undang-undang, penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitik. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

memungkinkan peneliti untuk mempelajari fenomena nikah beda agama secara menyeluruh melalui 

pembacaan mendalam dari sumber primer dan sekunder, serta untuk memperoleh pemahaman 

tentang konteks normatif dan teologis yang terkandung di dalamnya(Kajian Islam et al., 2023). 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif untuk secara sistematis dan terstruktur 

menggambarkan kondisi sosial, praktik hukum, dan keberlakuan aturan terkait perkawinan beda 

agama di Indonesia. Melalui pendekatan ini, peneliti memaparkan fenomena sebagaimana adanya, 

termasuk dinamika sosial yang muncul di masyarakat, perbedaan pendapat di kalangan akademisi, 

dan berbagai praktik peradilan sebelum dan sesudah SEMA No. 2 Tahun 2023 diterbitkan. 

Sebaliknya, teknik analitik digunakan untuk mengurai lebih dalam makna, tujuan, dan 

paradigma pemikiran yang mendasari kebijakan negara dan aturan fikih dalam mengatur pernikahan 

yang berbeda agama. Analisis ini mencakup pemeriksaan dalil-dalil Al-Qur'an dan hadis, serta 

pendapat ulama fikih modern dan klasik seperti Ibnu Katsir, al-Qurthubi, al-Jassas, dan lainnya. 

Selain itu, penelitian ini melihat bagaimana fatwa keagamaan dan undang-undang positif, seperti 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam (KHI), dan 

Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023, berfungsi sebagai dasar hukum nasional. 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

6 
 

Analisis dilakukan dalam tiga tahap utama. Pertama, seseorang menemukan dan 

mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis yang berkaitan dengan aturan pernikahan beda 

agama. Tahap kedua adalah interpretasi hukum. Pada tahap ini, seseorang menafsirkan dan 

memahami dalil-dalil tersebut melalui perspektif ulama dan temuan ijtihad modern untuk 

menemukan prinsip-prinsip hukum yang relevan dengan situasi saat ini di Indonesia. Pada tahap 

ketiga, analisis sinkronisasi dilakukan untuk membandingkan dan memeriksa kesesuaian antara 

hukum Islam dan hukum nasional, khususnya dalam hal pelaksanaannya sesuai dengan SEMA No. 

2 tahun 2023. Tujuan dari analisis ini adalah untuk menentukan apakah ada titik harmonisasi atau 

potensi disharmoni dalam pelaksanaannya. Penelitian diharapkan dapat memberikan pemahaman 

yang mendalam dan menyeluruh tentang dasar teologis, yuridis, dan sosial dari larangan pernikahan 

beda agama dalam konteks hukum Islam dan hukum nasional Indonesia melalui ketiga tahapan ini.. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep dasar perkawinan dalam islam 

Pernikahan dalam fikih Islam dianggap sebagai mitsaqan ghalizha, sebuah ikatan kuat yang 

mengatur hubungan sosial laki-laki dan perempuan serta struktur moral dan spiritual keluarga. 

Hubungan suami istri harus terikat secara keagamaan karena sifat pernikahan sebagai ikatan 

sakral(Fauzi Dahrial, 2025). Studi ini menunjukkan bahwa ulama menegaskan beberapa tujuan 

utama pernikahan: hifzh al-nasl (melestarikan keturunan), hifzh al-din (menjaga agama), tahqiq al-

sakinah (mewujudkan ketenangan), dan pembentukan keluarga harmonis berdasarkan nilai iman. 

Keempat tujuan tersebut menunjukkan bahwa pernikahan dalam Islam dianggap tidak hanya 

sebagai perjanjian sosial, tetapi juga sebagai alat penting untuk menjaga nilai-nilai keagamaan dalam 

hidup individu dan masyarakat(Mitsaqan et al., 2023). 

Karena perbedaan akidah berdampak langsung pada pencapaian tujuan syariat, maka dapat 

disimpulkan bahwa kesatuan iman menjadi syarat utama dalam perkawinan(Al-Qurtubi, 1950). 

Kesimpulan ini didasarkan pada analisis dalil fikih dan pendapat para ulama. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan di rumah tangga bukan hanya masalah teologis; mereka 

juga dapat memengaruhi dinamika relasi emosional, komunikasi spiritual, dan cara anak 

diasuh(Fauzi Dahrial, 2025). Hasil penelitian dan penelitian di lapangan menunjukkan bahwa 

ketidakselarasan keyakinan dapat menyebabkan konflik tersembunyi yang sulit diselesaikan melalui 

pendekatan rasional semata karena masalah akidah menyentuh aspek terpenting dari identitas 

seseorang. Oleh karena itu, konflik spiritual yang mungkin terjadi dalam keluarga yang berbeda 

agama bukan hanya bersifat antisipatif, tetapi juga telah terbukti secara empiris dalam berbagai studi 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

7 
 

sosiologi keluarga yang mengamati penurunan stabilitas rumah tangga ketika pasangan memiliki 

perbedaan keyakinan fundamental. 

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa kesatuan iman membantu keluarga 

mempertahankan nilai keagamaan, terutama dalam pendidikan anak(Makhrus, 2022). Ada 

ambiguitas dalam menentukan arah pendidikan agama, penentuan ritual, dan identitas spiritual anak 

karena perbedaan akidah dalam rumah tangga. Studi sebelumnya menunjukkan bahwa ambiguitas 

ini seringkali menyebabkan konflik antara pasangan dan antara keluarga inti dan keluarga 

besar(Hadiyansyah et al., 2025). Jadi, penjelasan fikih tentang larangan pernikahan beda agama 

bergantung pada dalil normatif dan pertimbangan empiris dan psikologis tentang stabilitas keluarga. 

 Secara keseluruhan, analisis ini menunjukkan bahwa gagasan dasar tentang pernikahan 

dalam Islam tidak hanya menjelaskan mengapa nikah yang berbeda agama dilarang, tetapi juga 

menghubungkan fikih dengan realitas sosial kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini 

memberikan pemahaman yang lebih baik tentang bahwa kesatuan iman bukan sekadar aturan 

religius; itu adalah fondasi multidimensi yang diperlukan untuk menjaga stabilitas, keharmonisan, 

dan kesinambungan pendidikan nilai dalam keluarga Muslim. 

 Pembicaraan tentang alasan Al-Qur'an yang mendasari larangan pernikahan beda agama 

menunjukkan bahwa masalah ini tidak terjadi secara terpisah, tetapi terkait erat dengan tujuan 

syariat untuk menjaga kemurnian akidah, stabilitas keluarga, dan keharmonisan masyarakat. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qur'an yang relevan tidak hanya mengandung larangan 

normatif tetapi juga mengandung argumen teologis yang rasional dan kontekstual. Ayat-ayat dalam 

surah al-Baqarah (2):221:  

ا الْمُشْركِٰتاِ تَ نْكِحُوا وَلَا ا الْمُشْركِِيْاَ تُ نْكِحُوا وَلَا اعَْجَبَ تْكُمْ ا و لَواْ مُّشْركَِة ا مِّناْ خَيْ ا مُّؤْمِنَة ا وَلََمَة ا يُ ؤْمِن  ا حَتّٰ يُ ؤْمِنُ وْا ا حَتّٰ  
كاَ اعَْجَبَكُمْ ا و لَواْ مُّشْركِ ا مِّناْ خَيْ ا مُّؤْمِن ا وَلعََبْد ا ىِٕ

ٰۤ
ۚ اٖ  بِِِذْنهِ وَالْمَغْفِرةَاِ الْْنَ ةاِ اِلَا يَدْعُوْْٓا وَاللّٰاُ الن ارِ ا اِلَا يَدْعُوْناَ اوُلٰ  

اُ  يَ تَذكَ رُوْناَ لعََل هُماْ للِن اساِ ٖ  اٰيٰتِه وَيُ بَيِّ
 
ٖ ۝٢٢١   

 
“Janganlah kamu menikahi perempuan musyrik hingga mereka beriman! Sungguh, hamba sahaya perempuan 

yang beriman lebih baik daripada perempuan musyrik, meskipun dia menarik hatimu. Jangan pula kamu 

menikahkan laki-laki musyrik (dengan perempuan yang beriman) hingga mereka beriman. Sungguh, hamba 

sahaya laki-laki yang beriman lebih baik daripada laki-laki musyrik meskipun dia menarik hatimu. Mereka 

mengajak ke neraka, sedangkan Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. (Allah) 

menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka mengambil pelajaran.” 

dan al-Mumtahanah (60):10: 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

8 
 

يَ ُّهَا ءكَُماُ اِذَا اٰمَنُ وْْٓاا ال ذِيْناَ يْٰٰٓ فَلَا مُؤْمِنٰت ا عَلِمْتُمُوْهُن ا فاَِناْ بِِِيْْاَنِِِن ا اعَْلَماُ اَللّٰاُ فاَمْتَحِنُ وْهُن  ا مُهٰجِرٰت ا الْمُؤْمِنٰتاُ جَاٰۤ  
مُاْ حِل ا هُن ا لَا الْكُف ارِ ا اِلَا تَ رْجِعُوْهُن ا لََّنُ  ا يََِلُّوْناَ هُماْ وَلَا لَّ   

 
“Wahai orang-orang yang beriman! Apabila datang kepada kalian perempuan-perempuan mukmin yang berhijrah, maka 

ujilah (keimanan) mereka. Allah lebih mengetahui tentang keimanan mereka. Jika kalian telah mengetahui bahwa mereka 

benar-benar beriman, maka janganlah kalian kembalikan mereka kepada orang-orang kafir; mereka tidak halal bagi orang 

kafir itu dan orang kafir itu pun tidak halal bagi mereka.” 

Dua ayat utama yang paling sering disebutkan, yang mengatur hubungan perkawinan antara 

orang Muslim dan orang non-Muslim. Studi menunjukkan bahwa larangan mutlak bagi perempuan 

Muslimah untuk menikahi laki-laki non-Muslim berlaku untuk semua perempuan Muslimah. 

Menurut para mufasir klasik seperti Ibnu Katsir, al-Qurthubi, dan al-Jassas, larangan tersebut 

didasarkan pada perbedaan teologis dan kekhawatiran bahwa seorang suami non-Muslim dapat 

memengaruhi keimanan istri dan cara anak-anak belajar agama. 

Misalnya, frasa "ulaika yad'una ila al-nar" disebutkan dalam penafsiran Ibnu Katsir surah al-

Baqarah (2):221 sebagai bukti bahwa pernikahan dengan orang musyrik dapat berdampak negatif 

pada orientasi spiritual keluarga. Namun, seperti yang dinyatakan oleh al-Qurthubi dalam al-Jami‘ li 

Ahkam al-Qur'an, larangan ini bersifat universal dan berlaku untuk semua situasi, bukan hanya di 

masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Hasil ini memperkuat pemahaman bahwa struktur 

keluarga Islam dibangun pada asas kepemimpinan suami sebagai qawwam, dan bahwa perbedaan 

keyakinan dapat mengancam nilai-nilai agama yang menjadi dasar kehidupan rumah tangga. 

Sebagaimana disebutkan dalam surah al-Ma'idah (5):5, kebolehan laki-laki Muslim menikahi 

wanita Ahli Kitab telah menjadi salah satu masalah yang paling banyak diperdebatkan dalam kajian 

fikih(I. Katsir, 2000). Studi ini menemukan bahwa ulama klasik dan kontemporer memiliki 

perspektif yang berbeda tentang cara melaksanakan kebolehan tersebut(Imam Muhammad bin Jarir 

al-Ṭabarī, 1903; Quraish Shihab, 2002). Ulama klasik biasanya memahami ayat tersebut sebagai 

pernyataan yang berlaku untuk semua orang. Namun, mereka tetap mengakui beberapa kondisi, 

seperti keamanan komitmen agama dalam keluarga dan kemungkinan orang non-Muslim dapat 

mendominasi keyakinan mereka.  

Namun, kajian lebih lanjut terhadap literatur tafsir menunjukkan bahwa konteks sosial 

masyarakat Arab pada masa awal Islam sangat berbeda dengan realitas masyarakat modern. Pada 

masa itu, komunitas Ahli Kitab masih dianggap memegang ajaran tauhid yang relatif murni jika 

dibandingkan dengan berbagai bentuk keyakinan plural di era sekarang. Namun, penelitian lebih 

lanjut terhadap literatur tafsir menunjukkan bahwa konteks sosial masyarakat Arab pada awal Islam 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

9 
 

sangat berbeda dengan masyarakat modern. Komunitas Ahli Kitab dianggap memegang ajaran 

tauhid yang relatif murni, dibandingkan dengan berbagai jenis keyakinan plural yang ada di zaman 

sekarang. 

Memahami relevansi ayat tersebut saat ini sebagian besar dibantu oleh penelitian terbaru 

dari para ulama modern seperti Quraish Shihab, Wahbah al-Zuhaili, dan Yusuf al-Qaradawi. 

Mereka menyimpulkan bahwa kebolehan pernikahan antara laki-laki Muslim dan wanita Ahli Kitab 

tidak lagi menguntungkan seperti sebelumnya, berdasarkan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dan 

realitas sosial kontemporer(Khosyiah, 2025). Namun, penelitian ini menemukan bahwa ulama 

menekankan potensi bahaya yang lebih besar dalam praktiknya, terutama dalam masyarakat plural 

seperti Indonesia, di mana perbedaan budaya, hukum, dan keyakinan lebih kompleks(Wijayati, 

2022). Dalam proses istinbath hukum modern, banyak masalah yang dipertimbangkan, termasuk 

perbedaan nilai, ambiguitas dalam pendidikan agama anak, dan kemungkinan kurangnya dukungan 

sosial dari lingkungan(Tsaniyatul Akmal & Faisar Ananda, 2024). 

Dalam konteks ini, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih baik tentang ayat-ayat 

Al-Qur'an yang berkaitan dengan pernikahan lintas iman harus dipahami dari sudut pandang lafaz 

dan dinamika sosial serta tujuan syariat. Metode ini menegaskan bahwa prinsip-prinsip fikih tidak 

tetap; sebaliknya, mereka berubah sesuai dengan zaman dan situasi sosial. Oleh karena itu, 

meskipun teks memungkinkan beberapa hal, penerapan hukum kontemporer harus 

mempertimbangkan kepentingan keluarga dan perlindungan nilai-nilai keagamaan. Oleh karena itu, 

analisis ini menghubungkan kembali dalil-dalil Al-Qur'an dengan tuntutan sosial saat ini dan 

memperluas pemahaman bahwa larangan pernikahan beda agama dalam fikih Islam didasarkan 

pada perlindungan kesatuan iman dan stabilitas keluarga, bukan sekadar larangan normatif yang 

tidak mempertimbangkan alasan rasional. 

Dalam konteks ushul fikih, menilai larangan pernikahan antara agama berbeda tidak hanya 

berfokus pada teks normatif, tetapi juga pada pertimbangan rasional tentang konsekuensi sosial dan 

spiritual yang mungkin ditimbulkan oleh hubungan tersebut(Khosyiah, 2025). Menurut penelitian 

ini, ulama tidak hanya memahami dalil al-Qur'an dan hadis secara literal, tetapi juga menggunakan 

pendekatan metodologis dalam ushul fikih untuk memastikan bahwa penerapan hukum sesuai 

dengan maqāṣid al-syarī‘ah. Sadd al-dzari'ah dan maslahah mursalah adalah dua pendekatan utama 

yang sering digunakan dalam masalah pernikahan lintas iman(Wijayati, 2022). Kedua ide ini 

berfungsi sebagai alat untuk mempertimbangkan baik manfaat maupun kerusakan yang mungkin 

timbul dalam praktik kehidupan keluarga dan masyarakat. 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

10 
 

Pendekatan sadd al-dzari'ah, juga dikenal sebagai "menutup pintu kerusakan", adalah 

prinsip yang sangat penting dalam menetapkan kebijakan hukum terkait pernikahan yang 

didasarkan pada agama yang berbeda(Azizah, 2018). Ulama berpendapat bahwa meskipun teks 

tidak secara eksplisit melarang sesuatu, itu harus dicegah jika itu dapat menyebabkan kerusakan 

yang lebih besar. Studi ini menemukan bahwa pernikahan yang berbeda agama sering dianggap 

sebagai jalan menuju berbagai jenis kerusakan (mafsadah) dalam keluarga Muslim. Konflik nilai 

antara pasangan, perbedaan pandangan tentang ibadah, tekanan psikologis karena tuntutan 

keagamaan yang tidak sejalan, dan risiko penyimpangan akidah pada anak adalah beberapa dari 

kerusakan tersebut(Salahuddin et al., 2023). Ulama berpendapat bahwa, untuk menjaga stabilitas 

keluarga dan keutuhan iman, mencegah pernikahan yang berbeda agama merupakan tindakan yang 

lebih tepat, mengacu pada kaidah "dar' al-mafāsid muqaddam "alā jalb al-maṣāliḥ". 

Studi ini menunjukkan bahwa, selain sadd al-dzari'ah, konsep maslahah mursalah 

memainkan peran penting dalam merumuskan hukum terkait pernikahan lintas agama. Konsep ini 

mengacu pada kemaslahatan yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam teks, tetapi tetap relevan 

dengan tujuan syariat untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta(Khosyiah, 2025). 

Ulama melihat keluarga sebagai bagian terkecil masyarakat yang perlu dilindungi dari perselisihan 

teologis yang dapat mengganggu nilai-nilai agama, seperti yang ditunjukkan oleh penggunaan ide 

ini dalam konteks pernikahan yang berbeda agama. Hasilnya memperkuat argumen bahwa larangan 

pernikahan beda agama adalah upaya untuk mempertahankan integritas keluarga sebagai institusi 

sosial dan spiritual, bukan bentuk pelarangan yang tidak toleran. 

Kedua metode, hifzh al-din (menjaga keimanan) dan hifzh al-nasl (menjaga keturunan), 

bertemu dalam pandangan maqāṣid al-syarī‘ah. Studi ini menemukan bahwa pernikahan yang 

berbeda agama dapat mengganggu kedua tujuan tersebut(Nursyamsi Ichsan, Hamzah Hasan, 2021). 

Misalnya, ketika pasangan memiliki keyakinan agama yang berbeda, komitmen mereka untuk 

beribadah dan mengajarkan nilai-nilai agama kepada anak mereka dapat menjadi ambigu. 

Ambiguitas tersebut dapat mengganggu keharmonisan keluarga dan mengancam pendidikan agama 

anak. Hasil ini sejalan dengan pandangan Wahbah al-Zuhaili, yang menyatakan bahwa pernikahan 

lintas agama sangat mungkin menghambat proses pendidikan agama yang konsisten dalam keluarga 

Muslim(Al-Zuhaili, 1985). 

Selain itu, penelitian menunjukkan bahwa ulama modern semakin memperkuat penerapan 

prinsip maslahah dalam masyarakat modern yang plural dan kompleks. Para ulama berpendapat 

bahwa penerapan prinsip maslahah dan sadd al-dzari'ah memberikan landasan hukum yang lebih 

kuat untuk menolak pernikahan yang berbeda agama, dengan mempertimbangkan dinamika sosial, 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

11 
 

perubahan struktur keluarga, dan tantangan pendidikan anak dalam lingkungan multikultural(Surur, 

2022). Metode ini memungkinkan fikih Islam untuk tetap relevan dan fleksibel dalam menghadapi 

tantangan zaman sambil mempertahankan esensi prinsip syariat. 

Oleh karena itu, diskusi ini memberikan pemahaman yang lebih baik tentang bagaimana 

pendekatan ushul fikih tidak hanya mendukung argumen teks yang melarang pernikahan yang 

berbeda agama, tetapi juga memperkuat kesimpulan bahwa pernikahan lintas agama dapat 

membahayakan stabilitas keluarga dan perkembangan spiritual keturunan. Studi ini membantu 

pembaca memahami bahwa hukum larangan tersebut merupakan hasil dari analisis metodologis 

yang mempertimbangkan realitas sosial dan tujuan syariat secara menyeluruh, bukan sekadar 

ketentuan normatif. 

Dalam dunia modern, pernikahan beda agama menjadi subjek perdebatan di universitas dan 

lembaga keagamaan di seluruh dunia. Penelitian menunjukkan bahwa mayoritas institusi keagamaan 

modern, termasuk Al-Azhar di Mesir, Dar al-Ifta' di Mesir, Majelis Ulama Indonesia (MUI), dan 

sejumlah lembaga fatwa di dunia Muslim, secara konsisten menentang praktik pernikahan lintas 

agama. Pandangan ini tidak hanya bergantung pada dalil klasik, tetapi juga melihat kondisi sosial 

modern yang jauh lebih kompleks dibandingkan dengan era awal Islam. Ketiga alasan utama untuk 

fatwa tersebut adalah melindungi integritas iman, mencegah perselisihan nilai dalam keluarga, dan 

melindungi identitas keagamaan anak. Namun, lebih dari sekadar penjelasan normatif, penelitian 

ini menemukan bahwa alasan-alasan tersebut memiliki akar epistemologis dan implikasi sosial yang 

lebih luas. 

Sebagai lembaga tertinggi di dunia Islam Sunni, Al-Azhar secara tegas menyatakan bahwa 

pernikahan antara Muslimah dan laki-laki non-Muslim tidak dibenarkan dalam situasi apa pun. 

Sementara itu, untuk laki-laki Muslim, kebolehan menikahi perempuan Ahli Kitab dianggap tidak 

relevan di zaman sekarang. Perubahan sosial, globalisasi identitas, dan meningkatnya interaksi 

antaragama telah menciptakan tantangan baru yang tidak ada pada masa klasik, menurut fatwa 

kontemporer lembaga ini. Studi ini menemukan bahwa Al-Azhar sering menyoroti kemungkinan 

dominasi kepercayaan non-Muslim dalam rumah tangga, terutama ketika suami, yang biasanya 

berperan sebagai pemimpin keluarga, memegang keyakinan berbeda. Oleh karena itu, fatwa-fatwa 

ini lebih cenderung mengambil tindakan pencegahan untuk menjaga stabilitas spiritual keluarga 

Muslim. 

Sehubungan dengan itu, Dar al-Ifta' Mesir menyatakan bahwa pernikahan lintas agama tidak 

cocok untuk masyarakat modern. Mereka menekankan bahwa dalam kehidupan keluarga modern, 

otoritas pendidikan anak, tekanan lingkungan, dan perbedaan sistem nilai yang semakin tajam 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

12 
 

sebagai akibat dari kemajuan teknologi dan budaya(Saputra & Permatasari, 2025). Menurut 

penelitian ini, Dar al-Ifta' menggunakan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dalam menetapkan 

fatwanya, terutama dalam hal menjaga keturunan (hifzh al-nasl) dan menjaga agama (hifzh al-

din)(Ibnu Hamzah, 2024). Mereka berpendapat bahwa ketika pasangan memiliki perbedaan 

mendasar mengenai ibadah, ritual, dan pandangan hidup yang berbasis agama, konflik dalam 

keluarga dapat meningkat secara signifikan. 

Di tingkat nasional, Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengeluarkan fatwa Nomor 4 Tahun 

2005 yang tegas menyatakan bahwa pernikahan beda agama adalah haram, baik antara laki-laki 

Muslim dengan perempuan non-Muslim maupun sebaliknya. Studi ini menunjukkan bahwa 

pernyataan MUI mempertimbangkan realitas sosial dan religius masyarakat Indonesia selain 

pandangan ulama klasik. Dalam konteks Indonesia, konflik nilai dapat terjadi tidak hanya dalam 

keluarga inti tetapi juga dapat mengganggu struktur sosial yang lebih luas, seperti hubungan antar 

keluarga besar, komunitas lokal, dan lembaga keagamaan. MUI sering menekankan bahwa tekanan 

sosial, ketidakpastian identitas anak, dan pelanggaran integritas praktik keagamaan keluarga dapat 

disebabkan oleh perbedaan agama dalam rumah tangga(Maylissabet, 2022). 

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa sejumlah otoritas keagamaan di berbagai negara 

Muslim lainnya, seperti Pakistan, Maroko, Turki, dan Malaysia, mengeluarkan fatwa yang selaras, 

terlepas dari konteks sosial dan politik yang berbeda di masing-masing negara(Nurul Ulfa & 

Muhammad Affandi Yusuf, 2024). Konsistensi pandangan menunjukkan kesadaran umum bahwa 

pernikahan lintas agama memiliki bahaya yang tidak dapat diabaikan, terutama ketika institusi 

keluarga tetap menjadi pilar moral masyarakat(Mutakin, 2016). Para ulama saat ini mengatakan 

bahwa menjaga integritas agama dalam keluarga menjadi lebih sulit dibandingkan pada masa lalu 

karena fakta bahwa informasi dan nilai-nilai baru dapat menyebar bebas di era modern. Hal ini 

memperkuat alasan bahwa sadd al-dzari‘ah dan maslahah adalah prinsip hukum yang digunakan 

untuk menetapkan larangan. 

Oleh karena itu, diskusi tentang praktik dan fatwa keagamaan kontemporer ini memberikan 

pemahaman yang lebih baik tentang fakta bahwa larangan pernikahan beda agama tidak semata-

mata merupakan sikap konservatif atau tradisional; itu adalah hasil dari analisis mendalam dari 

perkembangan sosial modern, dinamika keluarga, dan berbagai pertimbangan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Studi ini juga menunjukkan bahwa konsensus para ulama dan lembaga fatwa di seluruh dunia 

mencerminkan upaya untuk menjaga keharmonisan Fakta bahwa larangan pernikahan beda agama 

memiliki dasar normatif dan empiris yang kuat, sehingga relevan untuk diterapkan dalam 

masyarakat modern, termasuk Indonesia, seperti yang ditunjukkan oleh temuan ini. 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

13 
 

Keselarasan Sema No. 2 Tahun 2023 dengan Hukum Islam Dan Hukum Nasional 

Penjelasan yang jelas tentang peran agama dalam menentukan legalitas perkawinan 

diberikan oleh kerangka hukum nasional Indonesia. Studi ini menemukan bahwa Undang-Undang 

Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan adalah referensi penting yang menekankan hubungan 

erat antara aturan agama dan legalitas perkawinan(Ibnu Hamzah, 2024). Negara tidak menempatkan 

dirinya sebagai otoritas tunggal yang menentukan sah atau tidaknya suatu pernikahan, tetapi 

memberikan porsi besar kepada norma agama untuk menentukan legalitas hubungan pernikahan, 

menurut Pasal 2 ayat (1) undang-undang tersebut. Hasil ini menunjukkan bahwa sistem hukum 

Indonesia, berbeda dengan sistem hukum sekuler di banyak negara Barat, menempatkan agama 

sebagai komponen penting dalam hubungan keluarga dan kehidupan pribadi individu. 

Ketentuan Pasal 2 sangat penting untuk pernikahan beda agama(Ibnu Hamzah, 2024). 

Negara tidak dapat mencatat pernikahan lintas agama jika agama tertentu melarangnya. Hasilnya 

memperjelas posisi hukum nasional bahwa pernikahan beda agama adalah masalah keabsahan 

substantif berdasarkan norma keagamaan, bukan hanya masalah administrasi. Oleh karena itu, 

ketidakmungkinan pencatatan perkawinan yang berbeda agama di Indonesia bukanlah akibat 

diskriminasi administratif; sebaliknya, itu adalah konsekuensi logis dari sistem hukum yang 

menempatkan agama sebagai syarat untuk keabsahan perkawinan(Maylissabet, 2022). 

Prinsip tersebut diperkuat oleh Konstitusi Hukum Islam (KHI), yang berfungsi sebagai 

referensi hukum bagi umat Islam dalam hubungan keluarga. Pasal 40 KHI, huruf (c), secara eksplisit 

menyatakan bahwa seorang pria Muslim dilarang menikahi wanita non-Muslim. Pasal lain melarang 

hal yang sama untuk perempuan Muslimah. Menurut penelitian ini, KHI tidak hanya mengikuti 

pendapat mayoritas ulama fikih, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial-keagamaan 

masyarakat Indonesia, di mana harmoni keluarga adalah nilai penting. Akibatnya, KHI adalah 

bentuk kodifikasi fikih yang disesuaikan dengan struktur sosial dan hukum nasional, dan 

pengaturannya mengenai pernikahan yang berbeda agama mencerminkan kesepakatan antara 

prinsip syariat dan kebutuhan hukum positif. 

SEMA No. 2 Tahun 2023 menanggapi perbedaan praktik peradilan dalam menangani 

permohonan pencatatan pernikahan beda agama(Herdiana & Ekawati, 2024). Meskipun Undang-

Undang Perkawinan dan KHI memberikan pedoman normatif yang jelas, pengadilan telah 

mengabulkan permohonan pencatatan pernikahan beda agama dengan alasan perlindungan hak 

asasi dan kebutuhan administrasi kependudukan. Penelitian ini menemukan bahwa faktor utama 

yang menyebabkan putusan-putusan ini berbeda adalah interpretasi hakim tentang konstitusi atau 

administrasi yang tidak selalu sejalan dengan ketentuan hukum materiil. Oleh karena itu, SEMA 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

14 
 

ditetapkan oleh Mahkamah Agung sebagai standar interpretasi untuk memastikan bahwa hukum 

diterapkan secara konsisten di seluruh Indonesia(Ahmad Faiz Shobir Alfikri, 2024). 

Studi ini menunjukkan bahwa SEMA tidak membuat peraturan baru, tetapi menegaskan 

kembali peraturan yang sudah ada. Dengan memperjelas cara Pasal 2 UU Perkawinan dan ketentuan 

KHI ditafsirkan, SEMA memberikan keyakinan hukum kepada hakim dan mencegah pasangan 

yang ingin menghindari larangan agama melakukan forum perdagangan. Keharmonisan sosial dan 

kepastian hukum adalah hal penting dalam sistem hukum keluarga nasional, seperti yang digariskan 

SEMA dalam prinsip negara hukum. Dalam hal ini, penelitian menunjukkan bahwa SEMA 

berfungsi sebagai alat untuk mengatur praktik peradilan dan hukum substantif. Selain itu, SEMA 

menunjukkan sinergi antara hukum agama dan hukum positif, yang merupakan ciri khas sistem 

hukum Indonesia. 

Dengan demikian, pembahasan ini membantu kita memahami lebih baik bagaimana hukum 

Indonesia selalu mendukung pernikahan beda agama. Kesesuaian antara Undang-Undang 

Perkawinan, KHI, dan SEMA No. 2 Tahun 2023 menunjukkan upaya negara untuk menjaga 

integritas sistem keluarga melalui landasan agama dan memastikan kepastian hukum dalam praktik 

peradilan. Penelitian memperluas pemahaman bahwa peraturan ini memiliki dasar yang logis untuk 

menjaga stabilitas sosial dan harmonisasi antara hukum agama dan hukum nasional. 

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) memiliki posisi strategis dalam sistem hukum 

Indonesia sebagai alat yuridis yang memberikan pedoman interpretatif kepada para hakim saat 

mereka menjalankan tugas peradilan(Sri Ulandari dan Ansorullah, 2025). Menurut penelitian ini, 

SEMA tidak dapat membuat peraturan hukum substantif baru karena tidak termasuk dalam 

kategori peraturan perundang-undangan(Putra, 2023). Namun demikian, SEMA memainkan peran 

penting dalam menjamin bahwa lembaga peradilan menerapkan dan menafsirkan hukum dengan 

cara yang sama di seluruh wilayah Indonesia. Ini disebabkan oleh fakta bahwa salah satu masalah 

utama yang dihadapi sistem peradilan adalah adanya disparitas putusan, yang berarti bahwa 

keputusan berbeda dalam kasus yang memiliki karakteristik yang sama(Masariandari & Astariyani, 

2024). Pernikahan di antara orang yang berbeda agama mengalami perbedaan karena cara para 

hakim menafsirkan undang-undang, konstitusi, dan nilai-nilai agama yang membentuk aturan 

pernikahan. 

Studi menunjukkan bahwa sebelum SEMA No. 2 Tahun 2023 keluar, sejumlah pengadilan 

di Indonesia sempat mengabulkan permohonan pencatatan pernikahan beda agama berdasarkan 

berbagai alasan, seperti perlindungan hak asasi manusia, prinsip administrasi kependudukan, atau 

celah interpretasi dalam Undang-Undang Perkawinan. Pengadilan lain, sementara itu, menolak 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

15 
 

permohonan tersebut dengan tegas berdasarkan Pasal 2 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

dan ketentuan Kompilasi Hukum Islam. Ketidakkonsistenan ini menimbulkan ketidakpastian 

hukum, membuka kesempatan bagi pihak-pihak yang ingin mencapai hasil yang menguntungkan, 

dan mengurangi kekuatan sistem hukum nasional. Fungsi yuridis SEMA menjadi sangat penting 

dalam konteks ini. 

SEMA No. 2 Tahun 2023 adalah upaya Mahkamah Agung untuk menyatukan praktik 

peradilan dengan menyatakan bahwa permohonan pencatatan pernikahan yang berbeda agama 

tidak dapat diterima karena bertentangan dengan undang-undang dan hukum agama. Studi ini 

menemukan bahwa dengan menetapkan standar ini, Mahkamah Agung melakukan kontrol yudisial 

internal untuk memastikan bahwa keputusan pengadilan sesuai dengan kerangka hukum nasional. 

Karena SEMA mendukung asas kesetaraan di depan hukum, setiap warga negara memiliki hak 

untuk mendapatkan keputusan peradilan yang adil, tanpa terpengaruh oleh daerah atau hakim yang 

menangani kasus tersebut. 

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa SEMA, dalam fungsinya sebagai pedoman 

interpretatif, melakukan peran penting dalam menyatukan perbedaan antara praktik hukum di 

lapangan dan standar hukum yang ditulis. Meskipun Undang-Undang Perkawinan dan KHI 

menetapkan ketentuan substantif untuk pernikahan beda agama, ketidaksesuaian pemahaman di 

kalangan hakim menunjukkan bahwa alat interpretatif sangat penting. SEMA telah memberikan 

pedoman yang menekankan bahwa hakim harus menafsirkan secara menyeluruh Pasal 2 Undang-

Undang Perkawinan, dengan menempatkan agama sebagai dasar utama hukum perkawinan dan 

bukan sebaliknya. 

Penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai moral dan religius yang telah menjadi dasar 

hukum keluarga di Indonesia juga terkait dengan peran yuridis SEMA(Ahmad Faiz Shobir Alfikri 

& Rahmatullah, 2024). Dengan meminta hakim untuk menolak permohonan pencatatan 

pernikahan beda agama, Mahkamah Agung menunjukkan komitmennya terhadap struktur hukum 

yang berbasis pada prinsip harmonisasi antara hukum agama dan hukum negara. Ini sejalan dengan 

gagasan hukum Indonesia tentang rechtsidee, atau gagasan keadilan, yang menggabungkan nilai 

sosial, religius, dan moral untuk membuat aturan hukum yang mengatur kehidupan 

keluarga(Vargholy, 2023). 

Oleh karena itu, diskusi ini menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 adalah alat 

yuridis yang memiliki pengaruh besar terhadap praktik peradilan dan bukan sekadar dokumen 

administratif. SEMA bertanggung jawab untuk menjaga interpretasi hukum yang konsisten, 

mencegah penyimpangan dalam penerapan norma, dan mendukung kepastian hukum dalam hal 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

16 
 

perkawinan beda agama. Hasil ini meningkatkan pemahaman bahwa keselarasan antara hukum 

Islam dan hukum nasional bukan hanya pada tingkat normatif tetapi juga pada tingkat implementasi 

melalui mekanisme yudisial yang terintegrasi. 

Analisis tentang bagaimana SEMA No. 2 Tahun 2023 sesuai dengan nilai-nilai syariat 

menunjukkan bahwa kebijakan ini tidak hanya bersifat administratif; itu juga didasarkan pada 

prinsip-prinsip dasar yang merupakan tujuan utama hukum Islam (maqāṣid al-syarī‘ah). Studi ini 

menemukan bahwa menjaga agama (hifzh al-din) dan menjaga keturunan (hifzh al-nasl) adalah inti 

dari aturan keluarga Muslim(Ibnu Hamzah, 2024). Kedua tujuan tersebut berkembang menjadi 

dasar penting yang menempatkan kesatuan iman sebagai pilar utama pernikahan. Akibatnya, 

kebijakan hukum negara yang sejalan dengan prinsip ini dapat dianggap sebagai harmonisasi antara 

hukum positif dan hukum syariat. 

Larangan pernikahan beda agama dalam Islam memiliki tujuan normatif dan pencegahan. 

Studi ini menunjukkan bahwa ulama lama dan modern memahami bahwa pernikahan adalah tempat 

penting di mana anak-anak memperoleh pendidikan spiritual, pembentukan moral, dan internalisasi 

nilai-nilai agama(Mutakin, 2016). Oleh karena itu, mengevaluasi perbedaan agama dalam keluarga 

dapat membahayakan stabilitas spiritual dan mental anak karena menghadapi dua sistem nilai yang 

bertentangan. Kondisi tersebut dianggap sebagai mafsadah (kerusakan) dalam pandangan maqāṣid, 

yang menjadikan pencegahannya lebih penting daripada mencari keuntungan yang mungkin. 

Dalam hal ini, SEMA No. 2 Tahun 2023 menguatkan tujuan syariat dengan mengatakan 

bahwa agama masing-masing pihak harus dipertimbangkan saat mengabsahan perkawinan. Studi 

ini menemukan bahwa sikap Mahkamah Agung terhadap pencatatan pernikahan beda agama tidak 

hanya mencerminkan norma hukum yang baik, tetapi juga selaras dengan upaya untuk melindungi 

integritas keluarga Muslim dari konflik. Ketika negara menjamin bahwa pernikahan dilakukan sesuai 

aturan agama, itu juga menjamin bahwa ruang keluarga terus mengembangkan nilai keagamaan. Hal 

ini relevan dalam masyarakat Indonesia, di mana agama merupakan komponen penting dari struktur 

sosial dan budaya(Nurul Miqat & , Adfiyanti Adfiyanti, 2025). 

Selain itu, membaca fatwa keagamaan dari lembaga seperti MUI, Dar al-Ifta, dan Al-Azhar 

memperkuat kesimpulan bahwa larangan pernikahan beda agama telah menjadi konsensus (ijma’) 

ulama di zaman sekarang. Penelitian ini menemukan bahwa lembaga tersebut tidak hanya 

menegaskan larangan berdasarkan teks, tetapi juga mempertimbangkan faktor-faktor kontekstual 

seperti tantangan modernitas, pluralitas nilai, dan meningkatnya ketidakpastian identitas agama 

pada generasi muda. Oleh karena itu, keputusan yang dibuat oleh Mahkamah Agung mengenai 

SEMA bukanlah satu-satunya tindakan; itu merupakan bagian dari trend global di mana pemerintah 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

17 
 

negara dan keagamaan berusaha menjaga ketertiban moral masyarakat dengan menetapkan aturan 

yang mendukung stabilitas keluarga. 

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa prinsip siyāsah syar‘iyyah kebijakan publik yang 

dibuat pemerintah untuk kepentingan umum selama tidak bertentangan dengan prinsip agama juga 

dapat menunjukkan seberapa sesuai SEMA dengan prinsip syariat. SEMA No. 2 Tahun 2023 

menerapkan prinsip ini karena Mahkamah Agung memastikan penerapan hukum konsisten, 

melindungi keluarga, dan menghindari konflik sosial yang dapat muncul dari putusan pengadilan 

yang tidak konsisten. Dalam kerangka ini, Mahkamah Agung menjalankan fungsi wilāyah al-qaḍā', 

yang berarti otoritas kehakiman, dan wilāyah al-siyāsah, yang berarti otoritas kebijakan publik, yang 

keduanya diakui dalam tradisi hukum Islam. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa kesesuaian SEMA dengan nilai syariat memiliki 

tujuan praktis dan normatif. Kebijakan seperti SEMA menjadi penting untuk mempertahankan 

identitas keluarga Muslim dalam masyarakat multikultural di tengah tuntutan hak individu, 

kebebasan beragama, dan perubahan nilai keluarga di seluruh dunia. Dengan perubahan ini, SEMA 

adalah kebijakan yang menjaga nilai agama dalam keluarga dan masyarakat. 

Oleh karena itu, diskusi tentang bagaimana SEMA sesuai dengan prinsip syariat mendukung 

gagasan bahwa kebijakan negara dan hukum Islam tidak bertentangan satu sama lain. Sebaliknya, 

mereka bekerja sama untuk menjaga kemaslahatan masyarakat, stabilitas keluarga, dan harmoni 

sosial. Hasilnya membantu pembaca memahami bahwa pelarangan pernikahan beda agama 

memiliki dasar teologis, yuridis, dan sosial yang kuat, sehingga relevan untuk diterapkan dalam 

masyarakat Indonesia yang religius dan plural. 

Implikasi Hukum dan Sosial Pernikahan Beda Agama 

Studi ini menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 berdampak langsung pada proses 

peradilan, terutama berkaitan dengan permohonan pencatatan perkawinan yang berbeda agama. 

Sejak SEMA diterbitkan, terjadi pergeseran besar dalam praktik pengadilan. Sebagian hakim 

menolak permohonan dengan mengacu pada Pasal 2 Ayat (1) UU Perkawinan, sementara sebagian 

lain mengabulkannya dengan menggunakan interpretasi konstitusional yang berkaitan dengan 

perlindungan hak asasi manusia. Ketidakpastian hukum muncul karena ketidakpastian putusan ini, 

yang memungkinkan pasangan yang berbeda agama untuk mencari pengadilan yang lebih toleran 

(forum perbelanjaan). Kondisi ini menjadi masalah bagi sistem peradilan yang seharusnya menjamin 

prinsip keadilan yang sama di bawah hukum keadilan yang sama bagi setiap warga negara tanpa 

bergantung pada lokasi pengadilan atau perspektif individu hakim. 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

18 
 

Dengan berlakunya SEMA No. 2 Tahun 2023, Mahkamah Agung meminta semua hakim 

untuk menolak permohonan pencatatan perkawinan beda agama karena dianggap bertentangan 

dengan peraturan dan ketentuan agama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa SEMA berfungsi 

sebagai alat untuk mengatur struktur peradilan. Melalui pedoman ini, Mahkamah Agung 

memperkuat standar penafsiran Pasal 2 Undang-Undang Perkawinan, dengan menegaskan bahwa 

hukum agama menentukan keabsahan perkawinan dan menolak interpretasi yang mengabaikan 

prinsip ini(Ahmad Faiz Shobir Alfikri, 2024). Ini berdampak langsung pada peningkatan 

keseragaman putusan, yang mengurangi kemungkinan sengketa lanjutan, celah hukum, dan 

interpretasi yang salah yang dapat mengganggu tatanan hukum nasional. 

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa SEMA memberikan kejelasan operasional 

kepada hakim saat mereka menangani kasus yang melibatkan banyak tekanan sosial dan politis. 

Perkawinan beda agama sering menarik perhatian publik, tekanan kelompok tertentu, dan diskusi 

di media. Hakim memiliki dasar yang jelas untuk membuat keputusan yang tidak menimbulkan 

kontroversi atau anggapan keberpihakan personal. Dalam hal etika hukum, SEMA memastikan 

integritas profesi hakim dengan memberikan standar penafsiran dan evaluasi terhadap permohonan 

hukum(Ibnu Alwi Syihab, Sayehu, 2024). 

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa SEMA memajukan prinsip kepastian hukum 

(legal certainty). Kepastian hukum sangat penting dalam kasus perkawinan beda agama karena 

berkaitan dengan hak-hak administratif warga negara seperti status anak, pewarisan, pencatatan 

sipil, dan berbagai aspek hukum keluarga lainnya. Ketidaksinkronan antara status agama, hak 

keluarga, dan legitimasi hukum muncul lebih lanjut ketika pengadilan mengabulkan permohonan 

pencatatan perkawinan yang tidak sah menurut agama. Dengan SEMA, Mahkamah Agung 

mencegah tumpang tindih aturan yang dapat menyebabkan sengketa hukum(Nurul Miqat & , 

Adfiyanti Adfiyanti, 2025). 

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 merupakan 

pelaksanaan dari prinsip rechtszekerheid (kepastian hukum) dan doelmatigheid (kemanfaatan 

hukum). Melalui pedoman ini, pengadilan tidak hanya memastikan bahwa putusan konsisten, tetapi 

juga memastikan bahwa penerapan hukum menghasilkan keuntungan sosial yang lebih besar. 

Dalam hal ini, keuntungan yang diharapkan adalah ketertiban dalam sistem pencatatan perkawinan, 

pencegahan konflik hukum antarinstansi, dan perlindungan tatanan keluarga Muslim sesuai dengan 

prinsip agama. Semua ini menunjukkan bahwa fungsi SEMA lebih dari sekedar pedoman internal; 

SEMA berkontribusi pada pembentukan tata kelola hukum keluarga yang kuat dan 

terorganisir(Ibnu Hamzah, 2024; Masyayih & Al Waris, 2024). 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

19 
 

Oleh karena itu, dampak pada praktik peradilan menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 

2023 memperkuat keseragaman hukum, memperbaiki keputusan yang tidak konsisten, dan 

memberi hakim pedoman yang jelas untuk menangani kasus perkawinan beda agama. Hasil ini 

meningkatkan pemahaman kita tentang bahwa penerapan hukum keluarga di Indonesia 

memerlukan keseimbangan antara norma agama, norma hukum positif, dan praktik peradilan yang 

konsisten. SEMA menunjukkan bahwa harmonisasi tersebut dapat dicapai melalui alat yuridis yang 

sesuai dengan kebutuhan sistem hukum nasional(Ibnu Alwi Syihab, Sayehu, 2024). 

SEMA No. 2 Tahun 2023 memiliki konsekuensi sosial dan praktik peradilan. Studi ini 

menemukan bahwa masyarakat lebih memahami peran agama dalam perkawinan setelah SEMA 

membuat hukumnya lebih jelas. Kebijakan ini sekaligus mengingatkan masyarakat Indonesia yang 

religius bahwa pernikahan adalah institusi sakral yang diatur oleh norma agama dan bukan sekadar 

urusan administratif atau kesepakatan antara dua orang. Kejelasan ini penting karena sebelum 

terbitnya SEMA, sebagian orang percaya bahwa pengadilan dapat "menjadi jalan keluar" untuk 

pernikahan yang tidak diizinkan agama. Akibatnya, banyak pasangan mengajukan permohonan ke 

pengadilan semata-mata untuk memenuhi persyaratan administratif kependudukan daripada alasan 

teologis. 

SEMA menawarkan banyak keuntungan dalam bidang administrasi kependudukan, 

terutama dalam hal harmonisasi prosedur antara lembaga keagamaan, pengadilan, dan instansi 

pencatatan sipil. Sebelum ini, pasangan telah menerima keputusan pengadilan untuk mencatat 

perkawinan mereka yang berbeda agama. Namun, mereka kemudian menghadapi tantangan pada 

tingkat pencatatan sipil karena peraturan internal dukcapil masih mengacu pada Pasal 2 UU 

Perkawinan. Ketidaksesuaian ini sering membuat masyarakat bingung dan bahkan memicu konflik 

baru(Hutapea, 2024). Dengan penerapan SEMA, integritas data kependudukan lebih terjaga. 

Instansi pencatatan sipil sekarang memiliki dasar yang lebih kokoh untuk menolak pendaftaran 

perkawinan beda agama. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa SEMA mencegah perubahan status hukum keluarga. 

Ketika pencatatan perkawinan tidak dapat dilakukan, pasangan tidak dapat dengan mudah 

mengakses berbagai layanan yang diperlukan untuk status pernikahan yang sah, seperti layanan 

jaminan sosial, pengurusan waris, atau akta kelahiran anak. Keyakinan hukum yang konsisten ini 

mendorong masyarakat untuk mempertimbangkan kembali pernikahan beda agama dan 

memastikan bahwa pembentukan keluarga sesuai dengan hukum nasional dan prinsip keagamaan. 

Walaupun SEMA No. 2 Tahun 2023 memberikan keyakinan hukum, banyak masalah yang 

tidak dapat dihindari menghalangi pelaksanaannya. Studi ini menemukan bahwa salah satu masalah 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

20 
 

utama adalah bahwa sebagian orang dalam masyarakat menentang kebijakan tersebut karena 

mereka menganggapnya sebagai pengurangan hak konstitusional untuk memilih pasangan hidup. 

Sentimen ini terutama muncul di kalangan kelompok yang menganggap kebebasan beragama 

sebagai kebebasan absolut, yang mencakup kebebasan untuk tidak mematuhi peraturan agama yang 

terkait dengan pernikahan. Isu ini sering dikaitkan dengan wacana moderasi agama, toleransi 

beragama, dan pluralisme di ruang publik, menyebabkan perdebatan yang seringkali bersifat politis 

dan emosional(Sri Ulandari dan Ansorullah, 2025). 

Selain resistensi ideologis, terdapat pula tantangan praktis berupa upaya pasangan beda 

agama mencari celah hukum, seperti menikah di luar negeri, menggunakan jalur pernikahan sipil 

asing, atau meminta pelayanan keagamaan dari tokoh agama nonformal. Strategi-strategi semacam 

ini menciptakan konsekuensi hukum baru, terutama ketika pasangan kembali ke Indonesia dan 

ingin mengurus administrasi kependudukan. Dalam beberapa kasus, status perkawinan yang sah di 

negara tertentu tidak diakui oleh hukum Indonesia karena bertentangan dengan Pasal 2 UU 

Perkawinan, sehingga menimbulkan kerumitan administratif dan berpotensi memunculkan konflik 

sosial di lingkungan keluarga maupun masyarakat(Armi, 2024). 

Tingkat implementasi antarinstansi merupakan masalah struktural tambahan. Meskipun 

SEMA telah memberikan pedoman yang jelas, pemahaman yang sama antara hakim, penyuluh 

agama, pencatat nikah, dan petugas dukcapil harus diperkuat lebih lanjut. Jika aparat kurang 

sosialisasi atau terdapat tekanan sosial yang mempengaruhi pengambilan keputusan, dapat terjadi 

perbedaan interpretasi. Oleh karena itu, penelitian ini menunjukkan bahwa kerja sama terus-

menerus, pemahaman yang mendalam tentang peraturan, dan kolaborasi antara lembaga negara dan 

lembaga keagamaan diperlukan untuk menjalankan SEMA dengan sukses(Armi, 2024; Cliff Ivan 

Leonide, M. Khoidin, Emi Zulaika, Herowati Poesoko, 2024). 

Oleh karena itu, konflik dan kesulitan implementasi harus diantisipasi melalui sosialisasi 

yang luas, pembinaan aparatur, dan edukasi hukum kepada masyarakat, meskipun SEMA No. 2 

Tahun 2023 memperjelas legalitas dan memberikan arahan yang konsisten untuk penafsiran. 

Metode ini sangat penting agar kebijakan dapat diterapkan dengan baik tanpa menimbulkan konflik 

baru antara hak individu, nilai-nilai keagamaan, dan kepentingan hukum. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa perkawinan beda agama tidak dapat dipahami semata-

mata sebagai persoalan normatif fikih, melainkan sebagai titik temu antara dimensi teologis, yuridis, 

dan sosial yang saling berkaitan. Larangan perkawinan antar agama dalam Islam berakar pada teks 

keagamaan, prinsip ushul fikih, dan tujuan maqāṣid al-syarī‘ah yang berorientasi pada perlindungan 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

21 
 

stabilitas keluarga, keselamatan spiritual keturunan, serta harmoni sosial, sekaligus dikuatkan oleh 

kerangka hukum nasional. Dalam konteks ini, SEMA Nomor 2 Tahun 2023 memiliki fungsi 

strategis untuk menyeragamkan praktik peradilan dan memastikan konsistensi penerapan hukum 

keluarga sesuai dengan ketentuan agama dan peraturan perundang-undangan, sehingga 

memperkuat kepastian hukum dan menjaga tertib administrasi kependudukan di Indonesia. 

Lebih jauh, penelitian ini menunjukkan bahwa harmonisasi antara hukum Islam dan hukum 

nasional mencerminkan karakter sistem hukum Indonesia yang menempatkan agama sebagai unsur 

penting dalam menentukan legalitas tindakan perdata, tanpa mengabaikan kepentingan ketertiban 

umum dan moralitas publik. Meski demikian, tantangan implementasi tetap muncul dalam bentuk 

resistensi sosial, konflik kepentingan pasangan lintas agama, dan perbedaan pemahaman 

antarinstansi, sehingga diperlukan upaya sosialisasi, konsolidasi hukum, dan edukasi publik yang 

berkelanjutan. Dengan demikian, kajian ini tidak hanya memperkuat dasar teologis dan yuridis 

larangan perkawinan beda agama, tetapi juga menawarkan pendekatan integratif dalam membaca 

relasi agama, hukum, dan dinamika sosial, serta membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih 

interdisipliner. 

 

REFERENSI 

Abduh Ad- Da’i Ilal haq, M., & Billah, A. (2019). Efektivitas Pendidikan Pernikahan Dalam 

Membangun Keharmonisan Rumah Tangga (Studi Kasus di KUA Kademangan). 

MAQASID : Jurnal Studi Hukum Islam, 7(1), 2615–2622. 

Ahmad Faiz Shobir Alfikri, A. I. (2024). Keabsahan Perkawinan Beda Agama Pasca Surat Edaran 

Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023. Acten Journal Law Review, 1(2), 157–170. 

https://doi.org/10.71087/ajlr.v1i2.6 

Ahmad Faiz Shobir Alfikri, & Rahmatullah, M. A. (2024). Interfaith Marriage from a Legal Justice 

Perspective After The Supreme Court’s (SEMA) 2023 Circular Letter. Alauddin Law 

Development Journal, 6(1), 92–107. https://doi.org/10.24252/aldev.v6i1.44215 

Al-Qurtubi. (1950). Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān wa al-Mubayyin li mā Taḍammanahu min al-Sunnah wa 

Āyi al-Furqān. Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

Al-Zuhaili. (1985). Al-Fiqh al-Islami. Dār al-Fikr. 

Armi, M. I. (2024). Implications of Supreme Court Circular Letter No. 2 of 2023 on Interfaith 

Marriage Registration and Constitutional Marriage Framework in Indonesia. … Jurnal Hukum 

Pidana Dan Ketatanegaraan Islam, 2. 

https://journals.fasya.uinib.org/index.php/madania/article/view/665%0Ahttps://journals.



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

22 
 

fasya.uinib.org/index.php/madania/article/viewFile/665/395 

Aulia, M. F. (2022). Analisis Perbandingan Penerapan Hukum Keluarga Di Mesir Dan Di 

Indonesia. Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam, 2(2), 123–132. 

https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327 

Azhari, W. H., & Lubis, F. (2022). Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 

PERNIKAHAN BEDA AGAMA DALAM PERSPEKTIF KOMPILASI HUKUM ISLAM 

DAN HAK AZASI MANUSIA. Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial Islam, 

1(1), 3. https://doi.org/10.30868/am.v10i02.3184 

Azizah, N. (2018). TINJAUAN SADD DZARI’AH TERHADAP PROBLEMATIKA HUKUM 

MENIKAHI WANITA AHLI KITAB DALAM HUKUM POSITIF DZARI’AH. Jurnal 

Ilmiah Al-Syir’ah, 16(1), 11–34. 

Cliff Ivan Leonide, M. Khoidin, Emi Zulaika, Herowati Poesoko, I. D. A. S. (2024). 

DETERMINATION IN APPLICATIONS FOR REGISTRATION OF INTERFAITH 

MARRIAGES. Awang Long Law Review, 6(2), 353–358. 

Fauzi Dahrial. (2025). The Maqasid Al-Shari’ah In Multicultural Family Cases: A Perspective On 

Interfaith Marriage. Ijgam, Vol.1(2), 70–78. 

Hadiyansyah, D., Al, U., & Indonesia, A. (2025). ADAPTASI STRATEGI PENGAJARAN 

AGAMA ISLAM DALAM AGAMA. Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, 12(2), 170–182. 

Herdiana, D., & Ekawati, D. (2024). Kepastian Hukum Perkawinan Beda Agama Pasca Terbitnya 

Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023 Dalam Mengadili Perkara 

Permohonan Pencatatan Perkawinan. Jurnal Kewarganegaraan, 8(1), 57–69. 

Hutapea, M. H. P. (2024). Analisis Keabsahan Perkawinan Beda Agama Berdasarkan Penetapan 

Pengadilan Atas Perkawinan Beda Agama Setelah Lahirnya Sema Nomor 2 Tahun 2023 

(Analisis Putusan Numor 423/Pdt.P/2023/Pn.Jkt.Utr). Rewang Rencang: Jurnal Hukum Lex 

Generalis, 5(6), 1–20. https://ojs.rewangrencang.com/index.php/JHLG/article/view/672 

Ibnu Alwi Syihab, Sayehu, U. M. (2024). Jurnal Prisma Hukum. Jurnal Prisma Hukum, 8(1), 30–36. 

file:///C:/Users/HP/Downloads/98-105.pdf 

Ibnu Hamzah, S. (2024). MAQASID : Jurnal Studi Hukum Islam. Jurnal Studi Hukum Islam, 13(2), 

65–69. 

Ibnudin, Sugianto, Kholiq, A., Aziz, A., Yani, A., & Hariyanto. (2025). RECONSTRUCTION 

INTERFAITH MARRIAGE LAW IN INDONESIA: Relevance of Sociology Knowledge 

and Maqasid Sharia. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 70–86. 

https://doi.org/10.30631/alrisalah.v25i1.1819 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

23 
 

Imam Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī. (1903). Jāmiʿ al-Bayān fi Ta’wīl al-Qur’ān. al-Maṭbaʻah al-

Amīrīyah. 

Kajian Islam, J., Ilham, M., & Aqbar, K. (2023). AL-FIKRAH: Analisis Perkawinan Beda Agama 

Menurut Surat Edaran MA (SEMA) No 2 Tahun 2023 Analysis of Interfaith Marriages 

According to MA Circular Letter (SEMA) No. 2 of 2023. Tahun, 1(2), 87–106. 

https://doi.org/10.36701/fikrah.v1i1.1662 

Katsir, I. A. F. I. bin U. bin. (1923). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Matba’ah al-Manaar. 

Katsir, I. (2000). Tafsir Ibn Katsir (S. Șafī al-R. Al-Mubārakfūr (ed.)). Darussalam. 

Khosyiah, N. A. S. (2025). Perkawinan Beda Agama antar a ‘Illat dan Maqasid al -Syariah. 

YUDHISTIRA: Jurnal Yurisprudensi, Hukum Dan Peradilan, 3(1), 1–8. 

Makhrus, L. F. (2022). Jurnal Kependidikan Jurnal Kependidikan. Jurnal Kependidikan, 7(2), 19–27. 

file:///C:/Users/ASUS/Downloads/1097-Article Text-3401-1-10-20230117.pdf 

Masariandari, L. P. A., & Astariyani, N. L. G. (2024). Analisis Yuridis Akibat Dikeluarkannya Surat 

Edaran Mahkamah Agung Nomor 02 Tahun 2023. Jurnal Kertha Semaya, 12(06), 1178–1179. 

Masyayih, A. A., & Al Waris, M. W. (2024). Legal Standing Peraturan Sema No. 2 Tahun 2023 

Dalam Polemik Aturan Kawin Beda Agama. Constitution Journal, 3(1), 63–76. 

https://doi.org/10.35719/constitution.v3i1.91 

Maylissabet. (2022). Analysis Of Legal Functions And Maqashid Sharia On Islamic Marriage Law 

In Indonesia. As-Shahifah : Journal of Constitutional Law and Governance, 2(1), 76–90. 

https://doi.org/10.19105/asshahifah.v2i1.6987 

Mitsaqan, M., Perspektif, G., Al-Munir, T., & Surah, K. (2023). Makna Mitsaqan Ghalizhan 

Perspektif Tafsir Al-Munir. AN NUR: Jurnal Studi Islam , 15(2), 257–270. 

https://jurnalannur.standup.my.id/index.php/An-Nur/article/view/646 

Mutakin, A. (2016). Implementasi Maqâshid Al-Syarî’Ah Dalam Putusan Bahts Al-Masâ’Il Tentang 

Perkawinan Beda Agama. Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam, 15(2), 

165–186. https://doi.org/10.15408/kordinat.v15i2.6328 

No, S., Hukum, P., Hidayat, F., & Putrijanti, A. (2024). Sema No. 2 Tahun 2023: antara Kebebasan, 

Syariat, dan Pluralisme Hukum. Notarius, 17(2), 2329–2346. 

Nursyamsi Ichsan, Hamzah Hasan, A. W. H. (2021). NIKAH BEDA AGAMA DALAM 

PERSPEKTIF MAQASID AL-SYARI’AH DAN PROBLEMATIKA HUKUMNYA DI 

INDONESIA. Iqtishaduna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Hukum Ekonomi Syariah, 6(4), 167–186. 

Nurul Miqat, S. S. K. M. I., & , Adfiyanti Adfiyanti, A. H. (2025). Legal Reform in Interfaith 

Marriage Under Supreme Court Circular No . 2 of 2023. Journal of Law and Legal Reform, 6(4), 



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al 

 

24 
 

2059–2088. 

Nurul Ulfa, & Muhammad Affandi Yusuf. (2024). Perbandingan Ketentuan Perkawinan Beda 

Agama Di Negara Negara Muslim. Yustisi, 11(3), 169–184. 

https://doi.org/10.32832/yustisi.v11i3.17884 

Putra, H. (2023). Kedudukan SEMA Dalam Sistem Hierarki Perundang-Undangan Di Indonesia 

Hendra Catur Putra : Kejaksaan Tinggi Jambi , Provinsi Jambi . Hendracatur84@gmail.com. 

Elqonun Jurnal, 1(1), 130–143. 

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir al-Mishbah. Lentera Hati. 

Rato, A. A., & Puteri, M. D. (2024). Analisis Yuridis SEMA nomor 2 Tahun 2023 Tentang Petunjuk 

Hakim dalam Perkara Pencatatan Perkawinan Antar Agama Menurut UU HAM Nomor 39 

Tahun 1999. Future Academia : The Journal of Multidisciplinary Research on Scientific and Advanced, 

2(4), 701–714. https://doi.org/10.61579/future.v2i4.242 

Salahuddin, M. S., Okti Nur Hidayah, Nurul Husnah, & Wati, F. (2023). Practice of Interfaith 

Marriages in Indonesia on Islamic Jurisprudence. International Journal of Social Science and Religion 

(IJSSR), 4(3), 477–490. https://doi.org/10.53639/ijssr.v4i3.205 

Saputra, E. D., & Permatasari, E. (2025). Kafā’Ah As the Basis for Prohibiting Interfaith Marriage 

in the Compilation of Islamic Law: a Contemporary Analysis of Maqāṣid Al-Usrah. Al-

Mawarid Jurnal Syariah Dan Hukum (JSYH), 7(2), 397–420. 

Sri Ulandari dan Ansorullah. (2025). Kedudukan Surat Edaran Mahkamah Agung dalam Peraturan 

Perundang-Undangan. Limbago: Journal of Constitutional Law Constitutional Law, 5(2), 1–17. 

Surur, N. (2022). Tinjauan MasLahAh Mursalah Terhadap Tajdid Nikah Pasutri Beda Agama (Studi 

Kantor Biro Taaruf Syar’i Kabupaten Sukoharjo). Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum, 

7(1), 113–122. https://doi.org/10.22515/alahkam.v7i1.5196 

Syatar, A., Syarif, M. F., Alimuddin, H., Kurniati, K., & Rasna, R. (2023). Interfaith Marriage 

Phenomenon in Indonesia from the Perspective of Sadd al-Żarī’ah and Fatḥ al-Żarī’ah. 

FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman, 9(1), 19–38. 

https://doi.org/10.24952/fitrah.v9i1.6800 

Tsaniyatul Akmal, & Faisar Ananda. (2024). Sistem Hukum Dan Interaksi Agama Dalam 

Pernikahan Beda Agama Di Dunia Islam. Yustisi, 11(1), 220–233. 

https://doi.org/10.32832/yustisi.v11i1.16206 

Vargholy, M. N. (2023). Diskursus Perkawinan Beda Agama Dalam Perspektif Pancasila dan 

Konstitusi: Konflik Antara Nilai dan Realitas. Jurnal Kajian Konstitusi, 3(2), 118. 

https://doi.org/10.19184/j.kk.v3i2.44167 



Eshraq: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOI: 

 

25 
 

Wahyuni, S. (2016). Kontroversi Perkawinan Beda Agama Di Indonesia. Jurnal Hukum Islam, 8(1), 

64–78. https://doi.org/10.28918/jhi.v8i1.561 

Wijayati, M. (2022). Memahami Larangan Kawin Beda Agama di Indonesia (Kajian Filsafat Hukum 

Islam). Istinbath : Jurnal Hukum, 19(01), 159–179. 

https://doi.org/10.32332/istinbath.v19i01.6968 

 

 


