Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

Nikah Beda Agama dalam Perspektif Fikih Islam dan Hukum Nasional: Analisis atas

Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023

Diana Nayla Syafaah
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
241100959 Qalmaata.ac.id

Nur Syakira Rahmania
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
241100950@almaata.ac.id

Moh. Najmi Nafiudin Elhamidi
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
241100977 @almaata.ac.id

Ahmad Nurushshofa
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
24110095 3@almaata.ac.id

Fitri Dewi Amanah
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
24110096 3(@almaata.ac.id

Indah Hari Lestari
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
241100968 @almaata.ac.id

Hilyatul Aulia
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
241100965@almaata.ac.id

Muhammad Hasbu Kale
Universitas Alma Ata, Yogyakarta
241100997 @almaata.ac.id

Abstract

Interfaith marriage is a complex issue involving conflicts between Islamic theological standards,
national legal structures, and modern social life in Indonesia. The main objective of this study is to
examine the legal and theological foundations of the prohibition on interfaith marriage, as well as
the social and legal impacts of the Supreme Court Circular Letter (SEMA) Number 2 of 2023. This
research employs a normative legal method using a qualitative descriptive-analytical approach. The
study reviews evidence from the Qur’an (al-Baqarah: 221, al-Mumtahanah: 10), opinions of classical
and modern scholars (Ibn Kathir, al-Qurtubi, al-Zuhaili), and principles of ushul figh (sadd adh-
dhart’ah and maslahah mursalah). The results show that Islamic figh prohibits interfaith marriage
to maintain family stability by protecting religious integrity and lineage. SEMA Number 2 of the
2023 Marriage Law does not create new law; rather, it serves as a juridical tool to harmonize the
interpretation of Article 2 of the Marriage Law and the Compilation of Islamic Law (KHI),
consistently affirming that each party’s religious law determines the validity of the marriage.


mailto:241100959@almaata.ac.id
mailto:241100950@almaata.ac.id
mailto:241100977@almaata.ac.id
mailto:241100953@almaata.ac.id
mailto:241100963@almaata.ac.id
mailto:241100968@almaata.ac.id
mailto:241100965@almaata.ac.id
mailto:241100997@almaata.ac.id

Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

Implicitly, the SEMA policy provides legal certainty, prevents transactional practices in marriage
registration, and ensures the integrity of population administration data. However, it faces
challenges in implementation due to ideological conflicts and potential legal violations.
Keywords: Interfaith Marriage; SEMA No. 2/2023; Islamic Figh; Family Law; Legal Certainty.

Abstrak

Pernikahan yang berbeda agama adalah masalah yang rumit yang melibatkan konflik antara standar
teologis Islam, struktur hukum nasional, dan kehidupan sosial modern di Indonesia. Tujuan utama
penelitian ini adalah untuk mempelajari dasar hukum dan teologis dari larangan pernikahan beda
agama serta dampak sosial dan hukum dari Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) Nomor 2
Tahun 2023. Metode hukum normatif digunakan dalam penelitian ini, yang menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif-analitis. Studi ini melihat dalil dari Al-Qutr'an (al-Bagarah: 221, al-
Mumtahanah: 10), pendapat ulama klasik dan modern (Ibnu Katsir, Al-Qurtubi, al-Zuhaili), dan
prinsip ushul fikih (sadd adz-dzariah dan maslahah mursalah). Hasil penelitian menunjukkan
bahwa fikih Islam melarang pernikahan lintas agama untuk menjaga stabilitas keluarga dengan
melindungi integritas agama dan keturunan. SEMA Nomor 2. UU Perkawinan 2023 tidak
menghasilkan hukum baru; sebaliknya, itu berfungsi sebagai alat yuridis untuk menyatukan
interpretasi Pasal 2 UU Perkawinan dan KHI, yang secara konsisten menegaskan bahwa hukum
agama masing-masing pihak menentukan keabsahan perkawinan. Secara implikatif, kebijakan
SEMA memberikan keamanan hukum, mencegah forum perdagangan, dan memastikan integritas
data administrasi kependudukan. Namun, mereka menghadapi tantangan dalam pelaksanaannya
karena konflik ideologis dan kemungkinan pelanggaran hukum.

Kata kunci: Perkawinan Beda Agama; SEMA No. 2/2023; Fikih Islam; Hukum Keluarga;
Kepastian Hukum

PENDAHULUAN

Pernikahan adalah institusi sakral yang menyatukan dua orang dan dua keluarga, tradisi, dan
sistem nilai yang mendasari masyarakat. Pernikahan dipandang dari sudut pandang Islam sebagai
ibadah yang memiliki aspek spiritual, moral, dan hukum. Akibatnya, kesucian pernikahan sangat
terkait dengan kesatuan akidah suami dan istri karena persamaan keyakinan dianggap sebagai dasar
bagi pembentukan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah(Abduh Ad- Da’i Ilal haq &
Billah, 2019). Untuk mendirikan rumah tangga yang sah dan memperoleh keberkahan Allah SWT,
kesamaan aqidah adalah syarat teologis penting.

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No. 2 Tahun 2023, yang memerintahkan para
hakim untuk menolak permohonan pencatatan pernikahan antara pasangan berbeda agama,
membuat fenomena ini menjadi lebih intens. Surat edaran tersebut menyebabkan banyak
perselisihan. Sebagian orang percaya bahwa SEMA ini melanggar hak asasi manusia, terutama hak
untuk membentuk keluarga dan melanjutkan keturunan. Selain itu, ada anggapan bahwa SEMA
membatasi kebebasan individu untuk memilih pasangan hidup mereka dan bertentangan dengan
nilai administrasi kependudukan yang harus inklusif(Rato & Puteri, 2024). Namun, kelompok lain

berpendapat bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 tidak dimaksudkan sebagai pengganti SEMA No. 1



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

Tahun 2023, karena itu merupakan langkah yang tepat dan sejalan dengan sistem hukum nasional
serta prinsip-prinsip agama yang dianut oleh mayoritas orang Indonesia(No et al., 2024). Mereka
juga menganggap kebijakan ini penting untuk menjaga ketertiban sosial dan memastikan bahwa
pernikahan dilakukan sesuai dengan hukum agama masing-masing pihak sebagaimana diatur oleh
berbagai undang-undang nasional.

Pernikahan antara seorang Muslim terutama perempuan Muslimah dengan orang yang tidak
beragama Islam secara tegas dilarang oleh hukum Islam. Sejumlah ayat dalam Al-Qur'an, terutama
Surah al-Baqarah (2):221 dan Surah al-Mumtahanah (60):10, menyatakan bahwa hubungan
pernikahan hanya dapat dibenarkan jika kedua belah pihak sama-sama beriman(l. A. F. 1. bin U.
bin Katsir, 1923). Ketentuan ini didasarkan pada ayat-ayat ini. Sebagian besar ulama setuju (ijma®)
bahwa perempuan Muslim tidak boleh menikah dengan pria non-Muslim dalam situasi apa
pun(Aulia, 2022). Namun, adanya riwayat bahwa laki-laki Muslim boleh menikahi perempuan Ahli
Kitab, sebagaimana disebutkan oleh beberapa karya literatur klasik, tidak serta-merta dipahami
sebagai aturan yang berlaku di masyarakat modern(Ahmad Faiz Shobir Alfikri, 2024). Menurut para
ulama modern, ketentuan ini sangat relevan dengan kondisi sosiohistoris masyarakat Arab pada
awal Islam. Ulama berpendapat bahwa kebolehan ini tidak lagi tepat diterapkan dalam masyarakat
Indonesia yang plural karena bahaya disharmoni keluarga, konflik identitas keagamaan, dan
kemungkinan pendidikan agama anak yang buruk.

Kerangka hukum perkawinan nasional juga memperkuat pandangan fikih. Pasal 2 Ayat 1
Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan secara tegas menyatakan bahwa hukum
agama dan kepercayaan setiap orang menentukan keabsahan pernikahan. Dengan demikian, secara
logis negara tidak memiliki kewajiban atau dasar hukum untuk mencatat pernikahan yang secara
agama telah dinyatakan tidak sah. Oleh karena itu, SEMA No. 2 Tahun 2023 adalah alat untuk
memastikan prinsip-prinsip tersebut diterapkan secara konsisten daripada menjadi kebijakan baru.

Dalam bidang hukum Islam, hukum positif, dan hak asasi manusia, berbagai studi telah
dilakukan tentang pernikahan beda agama. Studi Wahyuni menunjukkan bahwa kasus perkawinan
beda agama sering menyebabkan resistensi sosial dan perdebatan di masyarakat(Wahyuni, 2016).
Studi tambahan, seperti yang ditunjukkan oleh Ilham dan Agbar, menunjukkan bahwa SEMA No.
2 Tahun 2023 diharapkan dapat memperbaiki ketidakkonsistenan dalam keputusan pengadilan
mengenai permohonan pencatatan perkawinan yang berbeda agama(Kajian Islam et al., 2023).

Masyayih dan Al-Waris mengatakan bahwa perdebatan tentang status hukum perkawinan
beda agama tidak hanya bersifat yuridis tetapi juga terkait dengan perbedaan interpretasi konstitusi

dan dinamika sosial religius di masyarakat(Masyayih & Al Waris, 2024). Sebaliknya, sebagian besar



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

ulama tafsir dan fikih menolak pernikahan lintas agama karena dapat menyebabkan ketidakstabilan
keluarga dan penyimpangan akidah, menurut para peneliti fikih modern seperti Salahuddin (2023)
dan Turnip (2021).

Kerangka teori dalam penelitian ini dibangun melalui integrasi beberapa perspektif
keilmuan yang saling melengkapi untuk memahami secara komprehensif persoalan perkawinan
beda agama. Pertama, penelitian ini bertumpu pada teori hukum Islam, khususnya dalam ranah figh
al-usrah, yang menekankan prinsip kesatuan iman sebagai fondasi perkawinan, orientasi maqasid
al-syari‘ah dalam menjaga agama, keturunan, dan ketertiban sosial, serta penerapan konsep sadd
adz-dzari‘ah sebagai upaya preventif untuk menutup jalan terjadinya kerusakan dan konflik dalam
kehidupan keluarga. Pendekatan ini memandang larangan perkawinan beda agama tidak semata
sebagai ketentuan normatif, tetapi sebagai mekanisme perlindungan terhadap nilai-nilai dasar yang
menjadi tujuan hukum Islam.

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan teori sistem hukum nasional dengan pendekatan
hukum normatif, yang menempatkan peraturan perundang-undangan sebagai rujukan utama dalam
menilai keabsahan perkawinan. Dalam konteks ini, Undang-Undang Perkawinan dan Kompilasi
Hukum Islam menjadi instrumen hukum yang paling signifikan dalam mengatur perkawinan
berdasarkan agama, termasuk penegasan melalui Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun
2023 yang memperkuat posisi hukum negara terhadap praktik perkawinan beda agama. Perspektif
ini memungkinkan analisis mengenai konsistensi, legitimasi, dan implikasi kebijakan hukum
nasional dalam mengelola pluralitas agama di Indonesia.

Untuk melengkapi analisis normatif, penelitian ini juga memanfaatkan teori sosiologi
keluarga yang memfokuskan perhatian pada dampak sosial dari perbedaan agama dalam ikatan
perkawinan. Perspektif ini digunakan untuk menelaah bagaimana perbedaan keyakinan dapat
memengaruhi dinamika relasi pasangan, pembentukan identitas keagamaan anak, pola dukungan
sosial dari lingkungan sekitar, serta tingkat harmoni dan stabilitas rumah tangga. Dengan demikian,
larangan perkawinan beda agama tidak hanya dipahami dari sudut pandang hukum, tetapi juga dari
konsekuensi sosial yang berpotensi muncul dalam kehidupan keluarga.

Selanjutnya, teori hak asasi manusia digunakan untuk mengkaji argumen kelompok yang
memandang pelarangan perkawinan beda agama sebagai bentuk pembatasan terhadap kebebasan
individu dan hak untuk menikah. Namun, pendekatan ini juga mempertimbangkan peran negara
dalam melakukan pembatasan hak secara proporsional dan sah melalui instrumen hukum, dengan

tujuan menjaga ketertiban umum, nilai moral, dan kohesi sosial. Melalui perspektif ini, penelitian



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

berupaya menempatkan perdebatan antara hak individu dan kepentingan publik dalam kerangka
hukum yang seimbang.

Berdasarkan landasan teoretis dan telaah penelitian sebelumnya, penelitian ini diarahkan
untuk menggali secara mendalam alasan-alasan teologis yang melandasi larangan perkawinan antar
agama dalam fikih Islam, sekaligus menelaah bagaimana hukum nasional Indonesia, khususnya
Undang-Undang Perkawinan dan SEMA Nomor 2 Tahun 2023, mengatur dan merespons praktik
tersebut. Penelitian ini juga berupaya mengevaluasi konsekuensi hukum dan sosial yang ditimbulkan
oleh kebijakan pelarangan perkawinan beda agama, serta menilai kesesuaian dan relasi antara hukum
Islam dan hukum nasional dalam memberikan keabsahan perkawinan di tengah masyarakat yang
plural. Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan bahwa nikah beda agama bukan hanya
masalah keagamaan tetapi juga masalah hukum dan sosial yang berdampak besar pada tata
kehidupan masyarakat Indonesia. Diharapkan penelitian ini dapat memperkuat pemahaman kita
tentang bagaimana fikih Islam, hukum nasional, dan dinamika sosial berkorelasi dengan fenomena
pernikahan yang berbeda agama.

METODE PENELITIAN

Karena topik penelitian terkait erat dengan pertanyaan tentang makna, nilai, dan norma
yang berasal dari teks keagamaan dan peraturan undang-undang, penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitik. Pendekatan kualitatif dipilih karena
memungkinkan peneliti untuk mempelajari fenomena nikah beda agama secara menyeluruh melalui
pembacaan mendalam dari sumber primer dan sekunder, serta untuk memperoleh pemahaman
tentang konteks normatif dan teologis yang terkandung di dalamnya(Kajian Islam et al., 2023).
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif untuk secara sistematis dan terstruktur
menggambarkan kondisi sosial, praktik hukum, dan keberlakuan aturan terkait perkawinan beda
agama di Indonesia. Melalui pendekatan ini, peneliti memaparkan fenomena sebagaimana adanya,
termasuk dinamika sosial yang muncul di masyarakat, perbedaan pendapat di kalangan akademisi,
dan berbagai praktik peradilan sebelum dan sesudah SEMA No. 2 Tahun 2023 diterbitkan.

Sebaliknya, teknik analitik digunakan untuk mengurai lebih dalam makna, tujuan, dan
paradigma pemikiran yang mendasari kebijakan negara dan aturan fikih dalam mengatur pernikahan
yang berbeda agama. Analisis ini mencakup pemeriksaan dalil-dalil Al-Qur'an dan hadis, serta
pendapat ulama fikih modern dan klasik seperti Ibnu Katsir, al-Qurthubi, al-Jassas, dan lainnya.
Selain itu, penelitian ini melihat bagaimana fatwa keagamaan dan undang-undang positif, seperti
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam (KHI), dan
Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023, berfungsi sebagai dasar hukum nasional.



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

Analisis dilakukan dalam tiga tahap utama. Pertama, seseorang menemukan dan
mengumpulkan ayat-ayat Al-Qut'an dan hadis yang berkaitan dengan aturan pernikahan beda
agama. Tahap kedua adalah interpretasi hukum. Pada tahap ini, seseorang menafsirkan dan
memahami dalil-dalil tersebut melalui perspektif ulama dan temuan ijtthad modern untuk
menemukan prinsip-prinsip hukum yang relevan dengan situasi saat ini di Indonesia. Pada tahap
ketiga, analisis sinkronisasi dilakukan untuk membandingkan dan memeriksa kesesuaian antara
hukum Islam dan hukum nasional, khususnya dalam hal pelaksanaannya sesuai dengan SEMA No.
2 tahun 2023. Tujuan dari analisis ini adalah untuk menentukan apakah ada titik harmonisasi atau
potensi disharmoni dalam pelaksanaannya. Penelitian diharapkan dapat memberikan pemahaman
yang mendalam dan menyeluruh tentang dasar teologis, yuridis, dan sosial dari larangan pernikahan
beda agama dalam konteks hukum Islam dan hukum nasional Indonesia melalui ketiga tahapan ini..
HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep dasar perkawinan dalam islam

Pernikahan dalam fikih Islam dianggap sebagai mitsaqan ghalizha, sebuah ikatan kuat yang
mengatur hubungan sosial laki-laki dan perempuan serta struktur moral dan spiritual keluarga.
Hubungan suami istri harus terikat secara keagamaan karena sifat pernikahan sebagai ikatan
sakral(Fauzi Dahrial, 2025). Studi ini menunjukkan bahwa ulama menegaskan beberapa tujuan
utama pernikahan: hifzh al-nasl (melestarikan keturunan), hifzh al-din (menjaga agama), tahqiq al-
sakinah (mewujudkan ketenangan), dan pembentukan keluarga harmonis berdasarkan nilai iman.
Keempat tujuan tersebut menunjukkan bahwa pernikahan dalam Islam dianggap tidak hanya
sebagal perjanjian sosial, tetapi juga sebagai alat penting untuk menjaga nilai-nilai keagamaan dalam
hidup individu dan masyarakat(Mitsaqan et al., 2023).

Karena perbedaan akidah berdampak langsung pada pencapaian tujuan syariat, maka dapat
disimpulkan bahwa kesatuan iman menjadi syarat utama dalam perkawinan(Al-Qurtubi, 1950).
Kesimpulan ini didasarkan pada analisis dalil fikih dan pendapat para ulama. Penelitian ini
menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan di rumah tangga bukan hanya masalah teologis; mereka
juga dapat memengaruhi dinamika relasi emosional, komunikasi spiritual, dan cara anak
diasuh(Fauzi Dahrial, 2025). Hasil penelitian dan penelitian di lapangan menunjukkan bahwa
ketidakselarasan keyakinan dapat menyebabkan konflik tersembunyi yang sulit diselesaikan melalui
pendekatan rasional semata karena masalah akidah menyentuh aspek terpenting dari identitas
seseorang. Oleh karena itu, konflik spiritual yang mungkin terjadi dalam keluarga yang berbeda

agama bukan hanya bersifat antisipatif, tetapi juga telah terbukti secara empiris dalam berbagai studi



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

sosiologi keluarga yang mengamati penurunan stabilitas rumah tangga ketika pasangan memiliki
perbedaan keyakinan fundamental.

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa kesatuan iman membantu keluarga
mempertahankan nilai keagamaan, terutama dalam pendidikan anak(Makhrus, 2022). Ada
ambiguitas dalam menentukan arah pendidikan agama, penentuan ritual, dan identitas spiritual anak
karena perbedaan akidah dalam rumah tangga. Studi sebelumnya menunjukkan bahwa ambiguitas
ini seringkali menyebabkan konflik antara pasangan dan antara keluarga inti dan keluarga
besar(Hadiyansyah et al., 2025). Jadi, penjelasan fikih tentang larangan pernikahan beda agama
bergantung pada dalil normatif dan pertimbangan empiris dan psikologis tentang stabilitas keluarga.

Secara keseluruhan, analisis ini menunjukkan bahwa gagasan dasar tentang pernikahan
dalam Islam tidak hanya menjelaskan mengapa nikah yang berbeda agama dilarang, tetapi juga
menghubungkan fikih dengan realitas sosial kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini
memberikan pemahaman yang lebih baik tentang bahwa kesatuan iman bukan sekadar aturan
religius; itu adalah fondasi multidimensi yang diperlukan untuk menjaga stabilitas, keharmonisan,
dan kesinambungan pendidikan nilai dalam keluarga Muslim.

Pembicaraan tentang alasan Al-Qur'an yang mendasari larangan pernikahan beda agama
menunjukkan bahwa masalah ini tidak terjadi secara terpisah, tetapi terkait erat dengan tujuan
syariat untuk menjaga kemurnian akidah, stabilitas keluarga, dan keharmonisan masyarakat. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qut'an yang relevan tidak hanya mengandung larangan
normatif tetapi juga mengandung argumen teologis yang rasional dan kontekstual. Ayat-ayat dalam

surah al-Baqarah (2):221:
/ o4 °. 3 a w qﬂ/ g i.ﬁ O é oz
i W\W@M@ A juﬁy@vﬁmju?&gyj

°

Sl gl 1 ) el g S0 3 w 305 858 05 s 50 s
@ Dot A 0wt

“Janganlah kamu menikahi perempuan musyrik hingga mereka beriman! Sungguh, hamba sahaya perempuan
yang beriman lebih baik daripada perempuan musyrik, meskipun dia menarik hatimu. Jangan pula kamu
menikahkan laki-laki musyrik (dengan perempuan yang beriman) hingga mereka beriman. Sungguh, hamba
sahaya laki-laki yang beriman lebih baik daripada laki-laki musyrik meskipun dia menarik hatimu. Mereka
mengajak ke neraka, sedangkan Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. (Allah)
menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka mengambil pelajaran.”

dan al-Mumtahanah (60):10:



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

S el A B0 AL (I 1 D36 it ELLD 15T 1 () 30 I

“Wahai orang-orang yang beriman! Apabila datang kepada kalian perempuan-perempuan mukmin yang berhijrab, maka
wjilaly (keimanan) mereka. Allah lebib mengetabui tentang keimanan mereka. Jika kalian telah mengetabui babwa mercka
benar-benar beriman, maka janganlal kalian kembalikan mereka kepada orang-orang kafir; mereka tidak halal bagi orang
keafir itu dan orang kafir itu pun tidak halal bagi merckea.”

Dua ayat utama yang paling sering disebutkan, yang mengatur hubungan perkawinan antara
orang Muslim dan orang non-Muslim. Studi menunjukkan bahwa larangan mutlak bagi perempuan
Muslimah untuk menikahi laki-laki non-Muslim berlaku untuk semua perempuan Muslimah.
Menurut para mufasir klasik seperti Ibnu Katsir, al-Qurthubi, dan al-Jassas, larangan tersebut
didasarkan pada perbedaan teologis dan kekhawatiran bahwa seorang suami non-Muslim dapat
memengaruhi keimanan istri dan cara anak-anak belajar agama.

Misalnya, frasa "#laika yad'una ila al-nar" disebutkan dalam penafsiran Ibnu Katsir surah al-
Bagarah (2):221 sebagai bukti bahwa pernikahan dengan orang musyrik dapat berdampak negatif
pada orientasi spiritual keluarga. Namun, seperti yang dinyatakan oleh al-Qurthubi dalam a/-Jami‘ /i
Ahkam al-Qur'an, larangan ini bersifat universal dan berlaku untuk semua situasi, bukan hanya di
masyarakat Arab pada masa turunnya wahyu. Hasil ini memperkuat pemahaman bahwa struktur
keluarga Islam dibangun pada asas kepemimpinan suami sebagai qawwam, dan bahwa perbedaan
keyakinan dapat mengancam nilai-nilai agama yang menjadi dasar kehidupan rumah tangga.

Sebagaimana disebutkan dalam surah al-Ma'idah (5):5, kebolehan laki-laki Muslim menikahi
wanita Ahli Kitab telah menjadi salah satu masalah yang paling banyak diperdebatkan dalam kajian
fikih(I. Katsir, 2000). Studi ini menemukan bahwa ulama klasik dan kontemporer memiliki
perspektif yang berbeda tentang cara melaksanakan kebolehan tersebut(Imam Muhammad bin Jarir
al-Tabari, 1903; Quraish Shihab, 2002). Ulama klasik biasanya memahami ayat tersebut sebagai
pernyataan yang berlaku untuk semua orang. Namun, mereka tetap mengakui beberapa kondisi,
seperti keamanan komitmen agama dalam keluarga dan kemungkinan orang non-Muslim dapat
mendominasi keyakinan mereka.

Namun, kajian lebih lanjut terhadap literatur tafsir menunjukkan bahwa konteks sosial
masyarakat Arab pada masa awal Islam sangat berbeda dengan realitas masyarakat modern. Pada
masa itu, komunitas Ahli Kitab masih dianggap memegang ajaran tauhid yang relatif murni jika
dibandingkan dengan berbagai bentuk keyakinan plural di era sekarang. Namun, penelitian lebih

lanjut terhadap literatur tafsir menunjukkan bahwa konteks sosial masyarakat Arab pada awal Islam



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

sangat berbeda dengan masyarakat modern. Komunitas Ahli Kitab dianggap memegang ajaran
tauhid yang relatif murni, dibandingkan dengan berbagai jenis keyakinan plural yang ada di zaman
sekarang.

Memahami relevansi ayat tersebut saat ini sebagian besar dibantu oleh penelitian terbaru
dari para ulama modern seperti Quraish Shihab, Wahbah al-Zuhaili, dan Yusuf al-Qaradawi.
Mereka menyimpulkan bahwa kebolehan pernikahan antara laki-laki Muslim dan wanita Ahli Kitab
tidak lagi menguntungkan seperti sebelumnya, berdasarkan pendekatan maqasid al-syari‘ah dan
realitas sosial kontemporer(IKKhosyiah, 2025). Namun, penelitian ini menemukan bahwa ulama
menekankan potensi bahaya yang lebih besar dalam praktiknya, terutama dalam masyarakat plural
seperti Indonesia, di mana perbedaan budaya, hukum, dan keyakinan lebih kompleks(Wijayati,
2022). Dalam proses istinbath hukum modern, banyak masalah yang dipertimbangkan, termasuk
perbedaan nilai, ambiguitas dalam pendidikan agama anak, dan kemungkinan kurangnya dukungan
sosial dari lingkungan(Tsaniyatul Akmal & Faisar Ananda, 2024).

Dalam konteks ini, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih baik tentang ayat-ayat
Al-Qur'an yang berkaitan dengan pernikahan lintas iman harus dipahami dari sudut pandang lafaz
dan dinamika sosial serta tujuan syariat. Metode ini menegaskan bahwa prinsip-prinsip fikih tidak
tetap; sebaliknya, mereka berubah sesuai dengan zaman dan situasi sosial. Oleh karena itu,
meskipun teks memungkinkan beberapa hal, penerapan hukum kontemporer harus
mempertimbangkan kepentingan keluarga dan perlindungan nilai-nilai keagamaan. Oleh karena itu,
analisis ini menghubungkan kembali dalil-dalil Al-Qut'an dengan tuntutan sosial saat ini dan
memperluas pemahaman bahwa larangan pernikahan beda agama dalam fikih Islam didasarkan
pada perlindungan kesatuan iman dan stabilitas keluarga, bukan sekadar larangan normatif yang
tidak mempertimbangkan alasan rasional.

Dalam konteks ushul fikih, menilai larangan pernikahan antara agama berbeda tidak hanya
berfokus pada teks normatif, tetapi juga pada pertimbangan rasional tentang konsekuensi sosial dan
spiritual yang mungkin ditimbulkan oleh hubungan tersebut(IKKhosyiah, 2025). Menurut penelitian
ini, ulama tidak hanya memahami dalil al-Qur'an dan hadis secara literal, tetapi juga menggunakan
pendekatan metodologis dalam ushul fikih untuk memastikan bahwa penerapan hukum sesuai
dengan maqasid al-syari‘ah. Sadd al-dzari'ah dan maslahah mursalah adalah dua pendekatan utama
yang sering digunakan dalam masalah pernikahan lintas iman(Wijayati, 2022). Kedua ide ini
berfungsi sebagai alat untuk mempertimbangkan baik manfaat maupun kerusakan yang mungkin

timbul dalam praktik kehidupan keluarga dan masyarakat.



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

Pendekatan sadd al-dzari'ah, juga dikenal sebagai "menutup pintu kerusakan", adalah
prinsip yang sangat penting dalam menetapkan kebijakan hukum terkait pernikahan yang
didasarkan pada agama yang berbeda(Azizah, 2018). Ulama berpendapat bahwa meskipun teks
tidak secara eksplisit melarang sesuatu, itu harus dicegah jika itu dapat menyebabkan kerusakan
yang lebih besar. Studi ini menemukan bahwa pernikahan yang berbeda agama sering dianggap
sebagai jalan menuju berbagai jenis kerusakan (mafsadah) dalam keluarga Muslim. Konflik nilai
antara pasangan, perbedaan pandangan tentang ibadah, tekanan psikologis karena tuntutan
keagamaan yang tidak sejalan, dan risiko penyimpangan akidah pada anak adalah beberapa dari
kerusakan tersebut(Salahuddin et al., 2023). Ulama berpendapat bahwa, untuk menjaga stabilitas
keluarga dan keutuhan iman, mencegah pernikahan yang berbeda agama merupakan tindakan yang
lebih tepat, mengacu pada kaidah "dar' al-mafasid muqaddam "ala jalb al-masalih".

Studi ini menunjukkan bahwa, selain sadd al-dzari'ah, konsep maslahah mursalah
memainkan peran penting dalam merumuskan hukum terkait pernikahan lintas agama. Konsep ini
mengacu pada kemaslahatan yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam teks, tetapi tetap relevan
dengan tujuan syariat untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta(Khosyiah, 2025).
Ulama melihat keluarga sebagai bagian terkecil masyarakat yang perlu dilindungi dari perselisihan
teologis yang dapat mengganggu nilai-nilai agama, seperti yang ditunjukkan oleh penggunaan ide
ini dalam konteks pernikahan yang berbeda agama. Hasilnya memperkuat argumen bahwa larangan
pernikahan beda agama adalah upaya untuk mempertahankan integritas keluarga sebagai institusi
sosial dan spiritual, bukan bentuk pelarangan yang tidak toleran.

Kedua metode, hifzh al-din (menjaga keimanan) dan hifzh al-nasl (menjaga keturunan),
bertemu dalam pandangan maqgasid al-syari‘ah. Studi ini menemukan bahwa pernikahan yang
berbeda agama dapat mengganggu kedua tujuan tersebut(Nursyamsi Ichsan, Hamzah Hasan, 2021).
Misalnya, ketika pasangan memiliki keyakinan agama yang berbeda, komitmen mereka untuk
beribadah dan mengajarkan nilai-nilai agama kepada anak mereka dapat menjadi ambigu.
Ambiguitas tersebut dapat mengganggu keharmonisan keluarga dan mengancam pendidikan agama
anak. Hasil ini sejalan dengan pandangan Wahbah al-Zuhaili, yang menyatakan bahwa pernikahan
lintas agama sangat mungkin menghambat proses pendidikan agama yang konsisten dalam keluarga
Muslim(Al-Zuhaili, 1985).

Selain itu, penelitian menunjukkan bahwa ulama modern semakin memperkuat penerapan
prinsip maslahah dalam masyarakat modern yang plural dan kompleks. Para ulama berpendapat
bahwa penerapan prinsip maslahah dan sadd al-dzari'ah memberikan landasan hukum yang lebih

kuat untuk menolak pernikahan yang berbeda agama, dengan mempertimbangkan dinamika sosial,

10



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

perubahan struktur keluarga, dan tantangan pendidikan anak dalam lingkungan multikultural (Surur,
2022). Metode ini memungkinkan fikih Islam untuk tetap relevan dan fleksibel dalam menghadapi
tantangan zaman sambil mempertahankan esensi prinsip syariat.

Oleh karena itu, diskusi ini memberikan pemahaman yang lebih baik tentang bagaimana
pendekatan ushul fikih tidak hanya mendukung argumen teks yang melarang pernikahan yang
berbeda agama, tetapi juga memperkuat kesimpulan bahwa pernikahan lintas agama dapat
membahayakan stabilitas keluarga dan perkembangan spiritual keturunan. Studi ini membantu
pembaca memahami bahwa hukum larangan tersebut merupakan hasil dari analisis metodologis
yang mempertimbangkan realitas sosial dan tujuan syariat secara menyeluruh, bukan sekadar
ketentuan normatif.

Dalam dunia modern, pernikahan beda agama menjadi subjek perdebatan di universitas dan
lembaga keagamaan di seluruh dunia. Penelitian menunjukkan bahwa mayoritas institusi keagamaan
modern, termasuk Al-Azhar di Mesir, Dar al-Ifta' di Mesir, Majelis Ulama Indonesia (MUI), dan
sejumlah lembaga fatwa di dunia Muslim, secara konsisten menentang praktik pernikahan lintas
agama. Pandangan ini tidak hanya bergantung pada dalil klasik, tetapi juga melihat kondisi sosial
modern yang jauh lebih kompleks dibandingkan dengan era awal Islam. Ketiga alasan utama untuk
fatwa tersebut adalah melindungi integritas iman, mencegah perselisihan nilai dalam keluarga, dan
melindungi identitas keagamaan anak. Namun, lebih dari sekadar penjelasan normatif, penelitian
ini menemukan bahwa alasan-alasan tersebut memiliki akar epistemologis dan implikasi sosial yang
lebih luas.

Sebagai lembaga tertinggi di dunia Islam Sunni, Al-Azhar secara tegas menyatakan bahwa
pernikahan antara Muslimah dan laki-laki non-Muslim tidak dibenarkan dalam situasi apa pun.
Sementara itu, untuk laki-laki Muslim, kebolehan menikahi perempuan Ahli Kitab dianggap tidak
relevan di zaman sekarang. Perubahan sosial, globalisasi identitas, dan meningkatnya interaksi
antaragama telah menciptakan tantangan baru yang tidak ada pada masa klasik, menurut fatwa
kontemporer lembaga ini. Studi ini menemukan bahwa Al-Azhar sering menyoroti kemungkinan
dominasi kepercayaan non-Muslim dalam rumah tangga, terutama ketika suami, yang biasanya
berperan sebagai pemimpin keluarga, memegang keyakinan berbeda. Oleh karena itu, fatwa-fatwa
ini lebih cenderung mengambil tindakan pencegahan untuk menjaga stabilitas spiritual keluarga
Muslim.

Sehubungan dengan itu, Dar al-Ifta' Mesir menyatakan bahwa pernikahan lintas agama tidak
cocok untuk masyarakat modern. Mereka menekankan bahwa dalam kehidupan keluarga modern,

otoritas pendidikan anak, tekanan lingkungan, dan perbedaan sistem nilai yang semakin tajam

11



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

sebagai akibat dari kemajuan teknologi dan budaya(Saputra & Permatasari, 2025). Menurut
penelitian ini, Dar al-Ifta' menggunakan pendekatan maqasid al-syariah dalam menetapkan
fatwanya, terutama dalam hal menjaga keturunan (hifzh al-nasl) dan menjaga agama (hifzh al-
din)(Ibnu Hamzah, 2024). Mereka berpendapat bahwa ketika pasangan memiliki perbedaan
mendasar mengenai ibadah, ritual, dan pandangan hidup yang berbasis agama, konflik dalam
keluarga dapat meningkat secara signifikan.

Di tingkat nasional, Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengeluarkan fatwa Nomor 4 Tahun
2005 yang tegas menyatakan bahwa pernikahan beda agama adalah haram, baik antara laki-laki
Muslim dengan perempuan non-Muslim maupun sebaliknya. Studi ini menunjukkan bahwa
pernyataan MUI mempertimbangkan realitas sosial dan religius masyarakat Indonesia selain
pandangan ulama klasik. Dalam konteks Indonesia, konflik nilai dapat terjadi tidak hanya dalam
keluarga inti tetapi juga dapat mengganggu struktur sosial yang lebih luas, seperti hubungan antar
keluarga besar, komunitas lokal, dan lembaga keagamaan. MUI sering menekankan bahwa tekanan
sosial, ketidakpastian identitas anak, dan pelanggaran integritas praktik keagamaan keluarga dapat
disebabkan oleh perbedaan agama dalam rumah tangga(Maylissabet, 2022).

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa sejumlah otoritas keagamaan di berbagai negara
Muslim lainnya, seperti Pakistan, Maroko, Turki, dan Malaysia, mengeluarkan fatwa yang selaras,
terlepas dari konteks sosial dan politik yang berbeda di masing-masing negara(Nurul Ulfa &
Muhammad Affandi Yusuf, 2024). Konsistensi pandangan menunjukkan kesadaran umum bahwa
pernikahan lintas agama memiliki bahaya yang tidak dapat diabaikan, terutama ketika institusi
keluarga tetap menjadi pilar moral masyarakat(Mutakin, 2016). Para ulama saat ini mengatakan
bahwa menjaga integritas agama dalam keluarga menjadi lebih sulit dibandingkan pada masa lalu
karena fakta bahwa informasi dan nilai-nilai baru dapat menyebar bebas di era modern. Hal ini
memperkuat alasan bahwa sadd al-dzari‘ah dan maslahah adalah prinsip hukum yang digunakan
untuk menetapkan larangan.

Oleh karena itu, diskusi tentang praktik dan fatwa keagamaan kontemporer ini memberikan
pemahaman yang lebih baik tentang fakta bahwa larangan pernikahan beda agama tidak semata-
mata merupakan sikap konservatif atau tradisional; itu adalah hasil dari analisis mendalam dari
perkembangan sosial modern, dinamika keluarga, dan berbagai pertimbangan maqasid al-syari‘ah.
Studi ini juga menunjukkan bahwa konsensus para ulama dan lembaga fatwa di seluruh dunia
mencerminkan upaya untuk menjaga keharmonisan Fakta bahwa larangan pernikahan beda agama
memiliki dasar normatif dan empiris yang kuat, sehingga relevan untuk diterapkan dalam

masyarakat modern, termasuk Indonesia, seperti yang ditunjukkan oleh temuan ini.

12



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

Keselarasan Sema No. 2 Tahun 2023 dengan Hukum Islam Dan Hukum Nasional

Penjelasan yang jelas tentang peran agama dalam menentukan legalitas perkawinan
diberikan oleh kerangka hukum nasional Indonesia. Studi ini menemukan bahwa Undang-Undang
Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan adalah referensi penting yang menekankan hubungan
erat antara aturan agama dan legalitas perkawinan(Ibnu Hamzah, 2024). Negara tidak menempatkan
dirinya sebagai otoritas tunggal yang menentukan sah atau tidaknya suatu pernikahan, tetapi
memberikan porsi besar kepada norma agama untuk menentukan legalitas hubungan pernikahan,
menurut Pasal 2 ayat (1) undang-undang tersebut. Hasil ini menunjukkan bahwa sistem hukum
Indonesia, berbeda dengan sistem hukum sekuler di banyak negara Barat, menempatkan agama
sebagai komponen penting dalam hubungan keluarga dan kehidupan pribadi individu.

Ketentuan Pasal 2 sangat penting untuk pernikahan beda agama(Ibnu Hamzah, 2024).
Negara tidak dapat mencatat pernikahan lintas agama jika agama tertentu melarangnya. Hasilnya
mempetjelas posisi hukum nasional bahwa pernikahan beda agama adalah masalah keabsahan
substantif berdasarkan norma keagamaan, bukan hanya masalah administrasi. Oleh karena itu,
ketidakmungkinan pencatatan perkawinan yang berbeda agama di Indonesia bukanlah akibat
diskriminasi administratif; sebaliknya, itu adalah konsekuensi logis dari sistem hukum yang
menempatkan agama sebagai syarat untuk keabsahan perkawinan(Maylissabet, 2022).

Prinsip tersebut diperkuat oleh Konstitusi Hukum Islam (KHI), yang berfungsi sebagai
referensi hukum bagi umat Islam dalam hubungan keluarga. Pasal 40 KHI, huruf (c), secara eksplisit
menyatakan bahwa seorang pria Muslim dilarang menikahi wanita non-Muslim. Pasal lain melarang
hal yang sama untuk perempuan Muslimah. Menurut penelitian ini, KHI tidak hanya mengikuti
pendapat mayoritas ulama fikih, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial-keagamaan
masyarakat Indonesia, di mana harmoni keluarga adalah nilai penting. Akibatnya, KHI adalah
bentuk kodifikasi fikih yang disesuaikan dengan struktur sosial dan hukum nasional, dan
pengaturannya mengenai pernikahan yang berbeda agama mencerminkan kesepakatan antara
prinsip syariat dan kebutuhan hukum positif.

SEMA No. 2 Tahun 2023 menanggapi perbedaan praktik peradilan dalam menangani
permohonan pencatatan pernikahan beda agama(Herdiana & Ekawati, 2024). Meskipun Undang-
Undang Perkawinan dan KHI memberikan pedoman normatif yang jelas, pengadilan telah
mengabulkan permohonan pencatatan pernikahan beda agama dengan alasan perlindungan hak
asasi dan kebutuhan administrasi kependudukan. Penelitian ini menemukan bahwa faktor utama
yang menyebabkan putusan-putusan ini berbeda adalah interpretasi hakim tentang konstitusi atau

administrasi yang tidak selalu sejalan dengan ketentuan hukum materiil. Oleh karena itu, SEMA

13



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

ditetapkan oleh Mahkamah Agung sebagai standar interpretasi untuk memastikan bahwa hukum
diterapkan secara konsisten di seluruh Indonesia(Ahmad Faiz Shobir Alfikri, 2024).

Studi ini menunjukkan bahwa SEMA tidak membuat peraturan baru, tetapi menegaskan
kembali peraturan yang sudah ada. Dengan memperjelas cara Pasal 2 UU Perkawinan dan ketentuan
KHI ditafsirkan, SEMA memberikan keyakinan hukum kepada hakim dan mencegah pasangan
yang ingin menghindari larangan agama melakukan forum perdagangan. Keharmonisan sosial dan
kepastian hukum adalah hal penting dalam sistem hukum keluarga nasional, seperti yang digariskan
SEMA dalam prinsip negara hukum. Dalam hal ini, penelitian menunjukkan bahwa SEMA
berfungsi sebagai alat untuk mengatur praktik peradilan dan hukum substantif. Selain itu, SEMA
menunjukkan sinergi antara hukum agama dan hukum positif, yang merupakan ciri khas sistem
hukum Indonesia.

Dengan demikian, pembahasan ini membantu kita memahami lebih baik bagaimana hukum
Indonesia selalu mendukung pernikahan beda agama. Kesesuaian antara Undang-Undang
Perkawinan, KHI, dan SEMA No. 2 Tahun 2023 menunjukkan upaya negara untuk menjaga
integritas sistem keluarga melalui landasan agama dan memastikan kepastian hukum dalam praktik
peradilan. Penelitian memperluas pemahaman bahwa peraturan ini memiliki dasar yang logis untuk
menjaga stabilitas sosial dan harmonisasi antara hukum agama dan hukum nasional.

Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) memiliki posisi strategis dalam sistem hukum
Indonesia sebagai alat yuridis yang memberikan pedoman interpretatif kepada para hakim saat
mereka menjalankan tugas peradilan(Sri Ulandari dan Ansorullah, 2025). Menurut penelitian ini,
SEMA tidak dapat membuat peraturan hukum substantif baru karena tidak termasuk dalam
kategori peraturan perundang-undangan(Putra, 2023). Namun demikian, SEMA memainkan peran
penting dalam menjamin bahwa lembaga peradilan menerapkan dan menafsirkan hukum dengan
cara yang sama di seluruh wilayah Indonesia. Ini disebabkan oleh fakta bahwa salah satu masalah
utama yang dihadapi sistem peradilan adalah adanya disparitas putusan, yang berarti bahwa
keputusan berbeda dalam kasus yang memiliki karakteristik yang sama(Masariandari & Astariyani,
2024). Pernikahan di antara orang yang berbeda agama mengalami perbedaan karena cara para
hakim menafsirkan undang-undang, konstitusi, dan nilai-nilai agama yang membentuk aturan
pernikahan.

Studi menunjukkan bahwa sebelum SEMA No. 2 Tahun 2023 keluar, sejumlah pengadilan
di Indonesia sempat mengabulkan permohonan pencatatan pernikahan beda agama berdasarkan
berbagai alasan, seperti perlindungan hak asasi manusia, prinsip administrasi kependudukan, atau

celah interpretasi dalam Undang-Undang Perkawinan. Pengadilan lain, sementara itu, menolak

14



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

permohonan tersebut dengan tegas berdasarkan Pasal 2 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974
dan ketentuan Kompilasi Hukum Islam. Ketidakkonsistenan ini menimbulkan ketidakpastian
hukum, membuka kesempatan bagi pihak-pihak yang ingin mencapai hasil yang menguntungkan,
dan mengurangi kekuatan sistem hukum nasional. Fungsi yuridis SEMA menjadi sangat penting
dalam konteks ini.

SEMA No. 2 Tahun 2023 adalah upaya Mahkamah Agung untuk menyatukan praktik
peradilan dengan menyatakan bahwa permohonan pencatatan pernikahan yang berbeda agama
tidak dapat diterima karena bertentangan dengan undang-undang dan hukum agama. Studi ini
menemukan bahwa dengan menetapkan standar ini, Mahkamah Agung melakukan kontrol yudisial
internal untuk memastikan bahwa keputusan pengadilan sesuai dengan kerangka hukum nasional.
Karena SEMA mendukung asas kesetaraan di depan hukum, setiap warga negara memiliki hak
untuk mendapatkan keputusan peradilan yang adil, tanpa terpengaruh oleh daerah atau hakim yang
menangani kasus tersebut.

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa SEMA, dalam fungsinya sebagai pedoman
interpretatif, melakukan peran penting dalam menyatukan perbedaan antara praktik hukum di
lapangan dan standar hukum yang ditulis. Meskipun Undang-Undang Perkawinan dan KHI
menetapkan ketentuan substantif untuk pernikahan beda agama, ketidaksesuaian pemahaman di
kalangan hakim menunjukkan bahwa alat interpretatif sangat penting. SEMA telah memberikan
pedoman yang menekankan bahwa hakim harus menafsirkan secara menyeluruh Pasal 2 Undang-
Undang Perkawinan, dengan menempatkan agama sebagai dasar utama hukum perkawinan dan
bukan sebaliknya.

Penelitian ini menemukan bahwa nilai-nilai moral dan religius yang telah menjadi dasar
hukum keluarga di Indonesia juga terkait dengan peran yuridis SEMA (Ahmad Faiz Shobir Alfikri
& Rahmatullah, 2024). Dengan meminta hakim untuk menolak permohonan pencatatan
pernikahan beda agama, Mahkamah Agung menunjukkan komitmennya terhadap struktur hukum
yang berbasis pada prinsip harmonisasi antara hukum agama dan hukum negara. Ini sejalan dengan
gagasan hukum Indonesia tentang rechtsidee, atau gagasan keadilan, yang menggabungkan nilai
sosial, religius, dan moral untuk membuat aturan hukum yang mengatur kehidupan
keluarga(Vargholy, 2023).

Oleh karena itu, diskusi ini menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 adalah alat
yuridis yang memiliki pengaruh besar terhadap praktik peradilan dan bukan sekadar dokumen
administratif. SEMA bertanggung jawab untuk menjaga interpretasi hukum yang konsisten,

mencegah penyimpangan dalam penerapan norma, dan mendukung kepastian hukum dalam hal

15



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

perkawinan beda agama. Hasil ini meningkatkan pemahaman bahwa keselarasan antara hukum
Islam dan hukum nasional bukan hanya pada tingkat normatif tetapi juga pada tingkat implementasi
melalui mekanisme yudisial yang terintegrasi.

Analisis tentang bagaimana SEMA No. 2 Tahun 2023 sesuai dengan nilai-nilai syariat
menunjukkan bahwa kebijakan ini tidak hanya bersifat administratif; itu juga didasarkan pada
prinsip-prinsip dasar yang merupakan tujuan utama hukum Islam (maqasid al-syari‘ah). Studi ini
menemukan bahwa menjaga agama (hifzh al-din) dan menjaga keturunan (hifzh al-nasl) adalah inti
dari aturan keluarga Muslim(Ibnu Hamzah, 2024). Kedua tujuan tersebut berkembang menjadi
dasar penting yang menempatkan kesatuan iman sebagai pilar utama pernikahan. Akibatnya,
kebijakan hukum negara yang sejalan dengan prinsip ini dapat dianggap sebagai harmonisasi antara
hukum positif dan hukum syariat.

Larangan pernikahan beda agama dalam Islam memiliki tujuan normatif dan pencegahan.
Studi ini menunjukkan bahwa ulama lama dan modern memahami bahwa pernikahan adalah tempat
penting di mana anak-anak memperoleh pendidikan spiritual, pembentukan moral, dan internalisasi
nilai-nilai agama(Mutakin, 2016). Oleh karena itu, mengevaluasi perbedaan agama dalam keluarga
dapat membahayakan stabilitas spiritual dan mental anak karena menghadapi dua sistem nilai yang
bertentangan. Kondisi tersebut dianggap sebagai mafsadah (kerusakan) dalam pandangan maqasid,
yang menjadikan pencegahannya lebih penting daripada mencari keuntungan yang mungkin.

Dalam hal ini, SEMA No. 2 Tahun 2023 menguatkan tujuan syariat dengan mengatakan
bahwa agama masing-masing pihak harus dipertimbangkan saat mengabsahan perkawinan. Studi
ini menemukan bahwa sikap Mahkamah Agung terhadap pencatatan pernikahan beda agama tidak
hanya mencerminkan norma hukum yang baik, tetapi juga selaras dengan upaya untuk melindungi
integritas keluarga Muslim dari konflik. Ketika negara menjamin bahwa pernikahan dilakukan sesuai
aturan agama, itu juga menjamin bahwa ruang keluarga terus mengembangkan nilai keagamaan. Hal
ini relevan dalam masyarakat Indonesia, di mana agama merupakan komponen penting dari struktur
sosial dan budaya(Nurul Miqat & , Adfiyanti Adfiyanti, 2025).

Selain itu, membaca fatwa keagamaan dari lembaga seperti MUI, Dar al-Ifta, dan Al-Azhar
memperkuat kesimpulan bahwa larangan pernikahan beda agama telah menjadi konsensus (ijma’)
ulama di zaman sckarang. Penelitian ini menemukan bahwa lembaga tersebut tidak hanya
menegaskan larangan berdasarkan teks, tetapi juga mempertimbangkan faktor-faktor kontekstual
seperti tantangan modernitas, pluralitas nilai, dan meningkatnya ketidakpastian identitas agama
pada generasi muda. Oleh karena itu, keputusan yang dibuat oleh Mahkamah Agung mengenai

SEMA bukanlah satu-satunya tindakan; itu merupakan bagian dari trend global di mana pemerintah

16



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

negara dan keagamaan berusaha menjaga ketertiban moral masyarakat dengan menetapkan aturan
yang mendukung stabilitas keluarga.

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa prinsip siyasah syar‘iyyah kebijakan publik yang
dibuat pemerintah untuk kepentingan umum selama tidak bertentangan dengan prinsip agama juga
dapat menunjukkan seberapa sesuai SEMA dengan prinsip syariat. SEMA No. 2 Tahun 2023
menerapkan prinsip ini karena Mahkamah Agung memastikan penerapan hukum konsisten,
melindungi keluarga, dan menghindari konflik sosial yang dapat muncul dari putusan pengadilan
yang tidak konsisten. Dalam kerangka ini, Mahkamah Agung menjalankan fungsi wilayah al-qada’,
yang berarti otoritas kehakiman, dan wilayah al-siyasah, yang berarti otoritas kebijakan publik, yang
keduanya diakui dalam tradisi hukum Islam.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa kesesuaian SEMA dengan nilai syariat memiliki
tujuan praktis dan normatif. Kebijakan seperti SEMA menjadi penting untuk mempertahankan
identitas keluarga Muslim dalam masyarakat multikultural di tengah tuntutan hak individu,
kebebasan beragama, dan perubahan nilai keluarga di seluruh dunia. Dengan perubahan ini, SEMA
adalah kebijakan yang menjaga nilai agama dalam keluarga dan masyarakat.

Oleh karena itu, diskusi tentang bagaimana SEMA sesuai dengan prinsip syariat mendukung
gagasan bahwa kebijakan negara dan hukum Islam tidak bertentangan satu sama lain. Sebaliknya,
mereka bekerja sama untuk menjaga kemaslahatan masyarakat, stabilitas keluarga, dan harmoni
sosial. Hasilnya membantu pembaca memahami bahwa pelarangan pernikahan beda agama
memiliki dasar teologis, yuridis, dan sosial yang kuat, sehingga relevan untuk diterapkan dalam
masyarakat Indonesia yang religius dan plural.

Implikasi Hukum dan Sosial Pernikahan Beda Agama

Studi ini menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 berdampak langsung pada proses
peradilan, terutama berkaitan dengan permohonan pencatatan perkawinan yang berbeda agama.
Sejak SEMA diterbitkan, terjadi pergeseran besar dalam praktik pengadilan. Sebagian hakim
menolak permohonan dengan mengacu pada Pasal 2 Ayat (1) UU Perkawinan, sementara sebagian
lain mengabulkannya dengan menggunakan interpretasi konstitusional yang berkaitan dengan
petlindungan hak asasi manusia. Ketidakpastian hukum muncul karena ketidakpastian putusan ini,
yang memungkinkan pasangan yang berbeda agama untuk mencari pengadilan yang lebih toleran
(forum perbelanjaan). Kondisi ini menjadi masalah bagi sistem peradilan yang seharusnya menjamin
prinsip keadilan yang sama di bawah hukum keadilan yang sama bagi setiap warga negara tanpa

bergantung pada lokasi pengadilan atau perspektif individu hakim.

17



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

Dengan berlakunya SEMA No. 2 Tahun 2023, Mahkamah Agung meminta semua hakim
untuk menolak permohonan pencatatan perkawinan beda agama karena dianggap bertentangan
dengan peraturan dan ketentuan agama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa SEMA berfungsi
sebagai alat untuk mengatur struktur peradilan. Melalui pedoman ini, Mahkamah Agung
memperkuat standar penafsiran Pasal 2 Undang-Undang Perkawinan, dengan menegaskan bahwa
hukum agama menentukan keabsahan perkawinan dan menolak interpretasi yang mengabaikan
prinsip ini(Ahmad Faiz Shobir Alfikri, 2024). Ini berdampak langsung pada peningkatan
keseragaman putusan, yang mengurangi kemungkinan sengketa lanjutan, celah hukum, dan
interpretasi yang salah yang dapat mengganggu tatanan hukum nasional.

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa SEMA memberikan kejelasan operasional
kepada hakim saat mereka menangani kasus yang melibatkan banyak tekanan sosial dan politis.
Perkawinan beda agama sering menarik perhatian publik, tekanan kelompok tertentu, dan diskusi
di media. Hakim memiliki dasar yang jelas untuk membuat keputusan yang tidak menimbulkan
kontroversi atau anggapan keberpihakan personal. Dalam hal etika hukum, SEMA memastikan
integritas profesi hakim dengan memberikan standar penafsiran dan evaluasi terhadap permohonan
hukum(Ibnu Alwi Syihab, Sayehu, 2024).

Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa SEMA memajukan prinsip kepastian hukum
(legal certainty). Kepastian hukum sangat penting dalam kasus perkawinan beda agama karena
berkaitan dengan hak-hak administratif warga negara seperti status anak, pewarisan, pencatatan
sipil, dan berbagai aspek hukum keluarga lainnya. Ketidaksinkronan antara status agama, hak
keluarga, dan legitimasi hukum muncul lebih lanjut ketika pengadilan mengabulkan permohonan
pencatatan perkawinan yang tidak sah menurut agama. Dengan SEMA, Mahkamah Agung
mencegah tumpang tindih aturan yang dapat menyebabkan sengketa hukum(Nurul Miqat &
Adfiyanti Adfiyanti, 2025).

Selain itu, penelitian ini menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun 2023 merupakan
pelaksanaan dari prinsip rechtszekerheid (kepastian hukum) dan doelmatigheid (kemanfaatan
hukum). Melalui pedoman ini, pengadilan tidak hanya memastikan bahwa putusan konsisten, tetapi
juga memastikan bahwa penerapan hukum menghasilkan keuntungan sosial yang lebih besar.
Dalam hal ini, keuntungan yang diharapkan adalah ketertiban dalam sistem pencatatan perkawinan,
pencegahan konflik hukum antarinstansi, dan perlindungan tatanan keluarga Muslim sesuai dengan
prinsip agama. Semua ini menunjukkan bahwa fungsi SEMA lebih dari sekedar pedoman internal;
SEMA berkontribusi pada pembentukan tata kelola hukum keluarga yang kuat dan
terorganisir(Ibnu Hamzah, 2024; Masyayih & Al Waris, 2024).

18



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

Oleh karena itu, dampak pada praktik peradilan menunjukkan bahwa SEMA No. 2 Tahun
2023 memperkuat keseragaman hukum, memperbaiki keputusan yang tidak konsisten, dan
memberi hakim pedoman yang jelas untuk menangani kasus perkawinan beda agama. Hasil ini
meningkatkan pemahaman kita tentang bahwa penerapan hukum keluarga di Indonesia
memerlukan keseimbangan antara norma agama, norma hukum positif, dan praktik peradilan yang
konsisten. SEMA menunjukkan bahwa harmonisasi tersebut dapat dicapai melalui alat yuridis yang
sesuai dengan kebutuhan sistem hukum nasional(Ibnu Alwi Syihab, Sayehu, 2024).

SEMA No. 2 Tahun 2023 memiliki konsekuensi sosial dan praktik peradilan. Studi ini
menemukan bahwa masyarakat lebih memahami peran agama dalam perkawinan setelah SEMA
membuat hukumnya lebih jelas. Kebijakan ini sekaligus mengingatkan masyarakat Indonesia yang
religius bahwa pernikahan adalah institusi sakral yang diatur oleh norma agama dan bukan sekadar
urusan administratif atau kesepakatan antara dua orang. Kejelasan ini penting karena sebelum
terbitnya SEMA, sebagian orang percaya bahwa pengadilan dapat "menjadi jalan keluar" untuk
pernikahan yang tidak diizinkan agama. Akibatnya, banyak pasangan mengajukan permohonan ke
pengadilan semata-mata untuk memenuhi persyaratan administratif kependudukan daripada alasan
teologis.

SEMA menawarkan banyak keuntungan dalam bidang administrasi kependudukan,
terutama dalam hal harmonisasi prosedur antara lembaga keagamaan, pengadilan, dan instansi
pencatatan sipil. Sebelum ini, pasangan telah menerima keputusan pengadilan untuk mencatat
perkawinan mereka yang berbeda agama. Namun, mereka kemudian menghadapi tantangan pada
tingkat pencatatan sipil karena peraturan internal dukcapil masih mengacu pada Pasal 2 UU
Perkawinan. Ketidaksesuaian ini sering membuat masyarakat bingung dan bahkan memicu konflik
baru(Hutapea, 2024). Dengan penerapan SEMA, integritas data kependudukan lebih terjaga.
Instansi pencatatan sipil sekarang memiliki dasar yang lebih kokoh untuk menolak pendaftaran
perkawinan beda agama.

Penelitian ini juga menemukan bahwa SEMA mencegah perubahan status hukum keluarga.
Ketika pencatatan perkawinan tidak dapat dilakukan, pasangan tidak dapat dengan mudah
mengakses berbagai layanan yang diperlukan untuk status pernikahan yang sah, seperti layanan
jaminan sosial, pengurusan waris, atau akta kelahiran anak. Keyakinan hukum yang konsisten ini
mendorong masyarakat untuk mempertimbangkan kembali pernikahan beda agama dan
memastikan bahwa pembentukan keluarga sesuai dengan hukum nasional dan prinsip keagamaan.

Walaupun SEMA No. 2 Tahun 2023 memberikan keyakinan hukum, banyak masalah yang

tidak dapat dihindari menghalangi pelaksanaannya. Studi ini menemukan bahwa salah satu masalah

19



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

utama adalah bahwa sebagian orang dalam masyarakat menentang kebijakan tersebut karena
mereka menganggapnya sebagai pengurangan hak konstitusional untuk memilih pasangan hidup.
Sentimen ini terutama muncul di kalangan kelompok yang menganggap kebebasan beragama
sebagai kebebasan absolut, yang mencakup kebebasan untuk tidak mematuhi peraturan agama yang
terkait dengan pernikahan. Isu ini sering dikaitkan dengan wacana moderasi agama, toleransi
beragama, dan pluralisme di ruang publik, menyebabkan perdebatan yang seringkali bersifat politis
dan emosional(Sri Ulandari dan Ansorullah, 2025).

Selain resistensi ideologis, terdapat pula tantangan praktis berupa upaya pasangan beda
agama mencari celah hukum, seperti menikah di luar negeri, menggunakan jalur pernikahan sipil
asing, atau meminta pelayanan keagamaan dari tokoh agama nonformal. Strategi-strategi semacam
ini menciptakan konsekuensi hukum baru, terutama ketika pasangan kembali ke Indonesia dan
ingin mengurus administrasi kependudukan. Dalam beberapa kasus, status perkawinan yang sah di
negara tertentu tidak diakui oleh hukum Indonesia karena bertentangan dengan Pasal 2 UU
Perkawinan, sehingga menimbulkan kerumitan administratif dan berpotensi memunculkan konflik
sosial di lingkungan keluarga maupun masyarakat(Armi, 2024).

Tingkat implementasi antarinstansi merupakan masalah struktural tambahan. Meskipun
SEMA telah memberikan pedoman yang jelas, pemahaman yang sama antara hakim, penyuluh
agama, pencatat nikah, dan petugas dukcapil harus diperkuat lebih lanjut. Jika aparat kurang
sosialisasi atau terdapat tekanan sosial yang mempengaruhi pengambilan keputusan, dapat terjadi
perbedaan interpretasi. Oleh karena itu, penelitian ini menunjukkan bahwa kerja sama terus-
menerus, pemahaman yang mendalam tentang peraturan, dan kolaborasi antara lembaga negara dan
lembaga keagamaan diperlukan untuk menjalankan SEMA dengan sukses(Armi, 2024; Cliff Ivan
Leonide, M. Khoidin, Emi Zulaika, Herowati Poesoko, 2024).

Oleh karena itu, konflik dan kesulitan implementasi harus diantisipasi melalui sosialisasi
yang luas, pembinaan aparatur, dan edukasi hukum kepada masyarakat, meskipun SEMA No. 2
Tahun 2023 memperjelas legalitas dan memberikan arahan yang konsisten untuk penafsiran.
Metode ini sangat penting agar kebijakan dapat diterapkan dengan baik tanpa menimbulkan konflik
baru antara hak individu, nilai-nilai keagamaan, dan kepentingan hukum.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa perkawinan beda agama tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai persoalan normatif fikih, melainkan sebagai titik temu antara dimensi teologis, yuridis,
dan sosial yang saling berkaitan. L.arangan perkawinan antar agama dalam Islam berakar pada teks

keagamaan, prinsip ushul fikih, dan tujuan maqasid al-syari‘ah yang berorientasi pada perlindungan

20



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

stabilitas keluarga, keselamatan spiritual keturunan, serta harmoni sosial, sekaligus dikuatkan oleh
kerangka hukum nasional. Dalam konteks ini, SEMA Nomor 2 Tahun 2023 memiliki fungsi
strategis untuk menyeragamkan praktik peradilan dan memastikan konsistensi penerapan hukum
keluarga sesuai dengan ketentuan agama dan peraturan perundang-undangan, sehingga
memperkuat kepastian hukum dan menjaga tertib administrasi kependudukan di Indonesia.

Lebih jauh, penelitian ini menunjukkan bahwa harmonisasi antara hukum Islam dan hukum
nasional mencerminkan karakter sistem hukum Indonesia yang menempatkan agama sebagai unsur
penting dalam menentukan legalitas tindakan perdata, tanpa mengabaikan kepentingan ketertiban
umum dan moralitas publik. Meski demikian, tantangan implementasi tetap muncul dalam bentuk
resistensi sosial, konflik kepentingan pasangan lintas agama, dan perbedaan pemahaman
antarinstansi, sehingga diperlukan upaya sosialisasi, konsolidasi hukum, dan edukasi publik yang
berkelanjutan. Dengan demikian, kajian ini tidak hanya memperkuat dasar teologis dan yuridis
larangan perkawinan beda agama, tetapi juga menawarkan pendekatan integratif dalam membaca
relasi agama, hukum, dan dinamika sosial, serta membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih

interdisipliner.

REFERENSI

Abduh Ad- Da’i Ilal haq, M., & Billah, A. (2019). Efektivitas Pendidikan Pernikahan Dalam
Membangun Keharmonisan Rumah Tangga (Studi Kasus di KUA Kademangan).
MAQASID : Jurnal Studi Hukume Islam, 7(1), 2615-2622.

Ahmad Faiz Shobir Alfikri, A. I. (2024). Keabsahan Perkawinan Beda Agama Pasca Surat Edaran
Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023. Acen Journal Law Review, 1(2), 157-170.
https://doi.org/10.71087 /ajlt.v1i2.6

Ahmad Faiz Shobir Alfikri, & Rahmatullah, M. A. (2024). Interfaith Marriage from a Legal Justice
Perspective After The Supreme Court’s (SEMA) 2023 Circular Letter. Alauddin Law
Development Journal, 6(1), 92-107. https:/ /doi.org/10.24252/aldev.v6il.44215

Al-Qurtubi. (1950). AlJami‘ li Ahkam al-Qur’an wa al-Mubayyin i ma Tadammanabhu min al-Sunnah wa
Ayi al-Furgan. Dar al-Kutub al-Misriyyah.

Al-Zuhaili. (1985). AlFigh al-Islami. Dar al-Fikr.

Armi, M. 1. (2024). Implications of Supreme Court Circular Letter No. 2 of 2023 on Interfaith
Marriage Registration and Constitutional Marriage Framework in Indonesia. ... Jurmal Hukum
Pidana Dan Ketatanegaraan Islam, 2.

https:/ /journals.fasya.uinib.org/index.php/madania/atticle/view/665%0Ahttps:/ /journals.

21



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

fasya.uinib.org/index.php/madania/article/viewFile/665/395

Aulia, M. F. (2022). Analisis Perbandingan Penerapan Hukum Keluarga Di Mesir Dan Di
Indonesia. Al~Abwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam, 2(2), 123—132.
https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327

Azhari, W. H., & Lubis, F. (2022). Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam
PERNIKAHAN BEDA AGAMA DALAM PERSPEKTIF KOMPILASI HUKUM ISLAM
DAN HAK AZASI MANUSIA. A/Mashlahah: Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial Islam,
1(1), 3. https://doi.org/10.30868/am.v10i02.3184

Azizah, N. (2018). TINJAUAN SADD DZARI’AH TERHADAP PROBLEMATIKA HUKUM
MENIKAHI WANITA AHLI KITAB DALAM HUKUM POSITIF DZART'AH. Jurnal
Limiah Al-Syir'ah, 16(1), 11-34.

Cliff Ivan Leonide, M. Khoidin, Emi Zulaika, Herowati Poesoko, I. D. A. S. (2024).
DETERMINATION IN APPLICATIONS FOR REGISTRATION OF INTERFAITH
MARRIAGES. Awang Long Law Review, 6(2), 353—358.

Fauzi Dahrial. (2025). The Maqasid Al-Shari’ah In Multicultural Family Cases: A Perspective On
Interfaith Marriage. Ljgam, 170l.1(2), 70-78.

Hadiyansyah, D., Al, U., & Indonesia, A. (2025). ADAPTASI STRATEGI PENGAJARAN
AGAMA ISLAM DALAM AGAMA. Modeling: Jurnal Program Studi PGMI, 12(2), 170-182.

Herdiana, D., & Ekawati, D. (2024). Kepastian Hukum Perkawinan Beda Agama Pasca Terbitnya
Surat Edaran Mahkamah Agung Nomor 2 Tahun 2023 Dalam Mengadili Perkara
Permohonan Pencatatan Perkawinan. Jurnal Kewarganegaraan, 8(1), 57—69.

Hutapea, M. H. P. (2024). Analisis Keabsahan Perkawinan Beda Agama Berdasarkan Penetapan
Pengadilan Atas Perkawinan Beda Agama Setelah Lahirnya Sema Nomor 2 Tahun 2023
(Analisis Putusan Numor 423/Pdt.P/2023/Pn.Jkt.Utr). Rewang Rencang: Jurnal Hukum 1ex
Generalis, 5(0), 1-20. https:/ /ojs.rewangrencang.com/index.php/JHLG/article/view/672

Ibnu Alwi Syihab, Sayehu, U. M. (2024). Jurnal Prisma Hukum. Jurnal Prisma Hukum, 8(1), 30-36.
file:///C:/Users/HP/Downloads/98-105.pdf

Ibnu Hamzah, S. (2024). MAQASID : Jurnal Studi Hukum Islam. Jurnal Studi Hukum Isiam, 13(2),
65-69.

Ibnudin, Sugianto, Kholiq, A., Aziz, A., Yani, A., & Hariyanto. (2025). RECONSTRUCTION
INTERFAITH MARRIAGE LAW IN INDONESIA: Relevance of Sociology Knowledge
and Magqasid Sharia. A/~Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 70-86.
https://doi.org/10.30631/alrisalah.v25i1.1819

22



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

Imam Muhammad bin Jarir al-Tabati. (1903). Jami* al-Bayan fi Ta'wil al-Qur'an. al-Matba‘ah al-
Amiriyah.

Kajian Islam, J., Ilham, M., & Agbar, K. (2023). AL-FIKRAH: Analisis Perkawinan Beda Agama
Menurut Surat Edaran MA (SEMA) No 2 Tahun 2023 Analysis of Interfaith Marriages
According to MA Circular Letter (SEMA) No. 2 of 2023. Tabun, 1(2), 87-106.
https://doi.org/10.36701/fikrah.v1i1.1662

Katsir, I. A. F. L. bin U. bin. (1923). Tafsir al-Qur'an al-‘Azim. Matba’ah al-Manaar.

Katsir, I. (2000). Tafsir Ibn Katsir (S. Saft al-R. Al-Mubarakfur (ed.)). Darussalam.

Khosyiah, N. A. S. (2025). Perkawinan Beda Agama antar a ‘Illat dan Maqasid al -Syariah.
YUDHISTIRA: Jurnal Y nrisprudensi, Hukum Dan Peradilan, 3(1), 1-8.

Makhrus, L. F. (2022). Jurnal Kependidikan Jurnal Kependidikan. Jurnal Kependidikan, 7(2), 19-27.
file:///C:/Users/ASUS/Downloads/1097-Article Text-3401-1-10-20230117.pdf

Masariandari, L. P. A., & Astariyani, N. L. G. (2024). Analisis Yuridis Akibat Dikeluarkannya Surat
Edaran Mahkamah Agung Nomor 02 Tahun 2023. Jurnal Kertha Semaya, 12(06), 1178—1179.

Masyayih, A. A., & Al Waris, M. W. (2024). Legal Standing Peraturan Sema No. 2 Tahun 2023
Dalam Polemik Aturan Kawin Beda Agama. Constitution  Journal, 3(1), 63-70.
https://doi.org/10.35719/ constitution.v3i1.91

Maylissabet. (2022). Analysis Of Legal Functions And Maqashid Sharia On Islamic Marriage Law
In Indonesia. As-Shahifab: Journal of Constitutional Law and Governance, 2(1), 76-90.
https://doi.org/10.19105/asshahifah.v2i1.6987

Mitsaqan, M., Perspektif, G., Al-Munir, T., & Surah, K. (2023). Makna Mitsaqan Ghalizhan
Perspektif Tafsir  Al-Munir. AN NUR:  Jurnal  Studi  Islam , 152), 257-270.
https:/ /jurnalannur.standup.my.id/index.php/An-Nur/article/view /646

Mutakin, A. (2016). Implementasi Maqashid Al-Syari’Ah Dalam Putusan Bahts Al-Masa’ll Tentang
Perkawinan Beda Agama. Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar Pergurnan Tinggi Agama Islam, 15(2),
165-186. https://doi.org/10.15408 /kordinat.v15i2.6328

No, S., Hukum, P., Hidayat, F., & Putrijanti, A. (2024). Sema No. 2 Tahun 2023: antara Kebebasan,
Syariat, dan Pluralisme Hukum. Notarius, 17(2), 2329-2346.

Nursyamsi Ichsan, Hamzah Hasan, A. W. H. (2021). NIKAH BEDA AGAMA DALAM
PERSPEKTIF MAQASID AL-SYARI’AH DAN PROBLEMATIKA HUKUMNYA DI
INDONESIA. Igtishaduna: Jurnal lmiah Mahasiswa Hukum Ekonomi Syariah, 6(4), 167—180.

Nurul Miqat, S. S. K. M. I, & , Adfiyanti Adfiyanti, A. H. (2025). Legal Reform in Interfaith
Marriage Under Supreme Court Circular No . 2 of 2023. Journal of Law and Legal Reform, 6(4),

23



Diana Nayla Syafaah, Nur Syakira Rahmania, and et.al

2059-2088.

Nurul Ulfa, & Muhammad Affandi Yusuf. (2024). Perbandingan Ketentuan Perkawinan Beda
Agama Di Negara Negara Muslim. Yustisi, 11(3), 169-184.
https://doi.org/10.32832/yustisi.v11i3.17884

Putra, H. (2023). Kedudukan SEMA Dalam Sistem Hierarki Perundang-Undangan Di Indonesia
Hendra Catur Putra : Kejaksaan Tinggi Jambi , Provinsi Jambi . Hendracatur84@gmail.com.
Elgonun Jurnal, 1(1), 130-143.

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir al-Mishbah. Lentera Hati.

Rato, A. A., & Puteri, M. D. (2024). Analisis Yuridis SEMA nomor 2 Tahun 2023 Tentang Petunjuk
Hakim dalam Perkara Pencatatan Perkawinan Antar Agama Menurut UU HAM Nomor 39
Tahun 1999. Future Academia : The Journal of Multidisciplinary Research on Scientific and Advanced,
2(4), 701-714. https://doi.org/10.61579/ future.v2i4.242

Salahuddin, M. S., Okti Nur Hidayah, Nurul Husnah, & Wati, F. (2023). Practice of Interfaith
Marriages in Indonesia on Islamic Jurisprudence. Infernational Journal of Social Science and Religion
(IJSSR), 4(3), 477-490. https:/ /doi.org/10.53639/ijsst.v4i3.205

Saputra, E. D., & Permatasari, E. (2025). Kafa’Ah As the Basis for Prohibiting Interfaith Marriage
in the Compilation of Islamic Law: a Contemporary Analysis of Maqasid Al-Usrah. A/
Mawarid Jurnal Syariah Dan Hukum (JSYH), 7(2), 397—420.

Sti Ulandari dan Ansorullah. (2025). Kedudukan Surat Edaran Mahkamah Agung dalam Peraturan
Perundang-Undangan. Linbago: Journal of Constitutional Law Constitutional Law, 5(2), 1-17.
Surur, N. (2022). Tinjauan MasLahAh Mursalah Terhadap Tajdid Nikah Pasutri Beda Agama (Studi
Kantor Biro Taaruf Syar’i Kabupaten Sukoharjo). A~Abkam: Jurnal Lmn Syari'ah Dan Hukum,

7(1), 113-122. https://doi.org/10.22515/alahkam.v7i1.5196

Syatar, A., Syarif, M. F., Alimuddin, H., Kurniati, K., & Rasna, R. (2023). Interfaith Marriage
Phenomenon in Indonesia from the Perspective of Sadd al-ZarPah and Fath al-ZarPah.
FITRAH: Jurnal Kajian Linn-Timn Keislaman, 9(1), 19-38.
https://doi.org/10.24952/fitrah.v9i1.6800

Tsaniyatul Akmal, & Faisar Ananda. (2024). Sistem Hukum Dan Interaksi Agama Dalam
Pernikahan ~ Beda ~ Agama  Di  Dunia  Islam.  Yustis, 117(1),  220-233.
https://doi.org/10.32832/yustisi.v11i1.16206

Vargholy, M. N. (2023). Diskursus Perkawinan Beda Agama Dalam Perspektif Pancasila dan
Konstitusi: Konflik Antara Nilai dan Realitas. Jurmal Kajian Konstitusi, 3(2), 118.
https://doi.org/10.19184/j.kk.v3i2.44167

24



Eshraq: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 1, Januari 2026: h. 1-25. DOLI:

Wahyuni, S. (2016). Kontroversi Perkawinan Beda Agama Di Indonesia. Jurnal Hukum Islam, 8(1),
64-78. https://doi.org/10.28918/jhi.v8i1.561

Wijayati, M. (2022). Memahami Larangan Kawin Beda Agama di Indonesia (Kajian Filsafat Hukum
Islam). Istinbath : Jurnal Hukum, 79(01), 159-179.
https://doi.org/10.32332 /istinbath.v19i01.6968

25



